JURNAL

nAn//7 MA p-ISSN: 2406-9787
Y e-ISSN: 2723-3480

Journal Website: https://ejournal.staimmgt.ac.id/index.php/paradigma

Religious Moderation: Integrating Islamic Humanist Values in Building
Human Existence According to the Perspective of Islamic Education

Ahmad Wahib!, Anam Besari?
STAI Ma arif Magetan, Indonesia
lahmadwahib556@gmail.com, 2anamaja2345600@gmail.com

Abstract

This article aims to offer a solution and material for reflection and evaluation for every
individualhuman being (especially muslims and Indonesian citizens) regarding the
various differences that have become natural to God as the Creator., So the hope is to
be able to become a person who has a relaxed, sincere and tolerant nature towards
whatever things happen in each person's routine life. Literature review was chosen as
a research method with a qualitative-descriptive approach in compiling the content of
the discussion. The results of the research are: Islamic religious law from the past
until now has always adhered to and provided freedom for every individual human
being in life, equipped with certain references in its implementation. There are several
efforts or steps offered towards Islamic humanist values such as emulating the noble
qualities of Allah Swt (the Creator/God) in life., There is no application of sects or
castes in any mosque because of equality of rank as servants of God's creation and the
obligation to uphold justice based on Islamic religious law and the rules enforced in
each region and need to have the will to analyze all forms of content of the teachings
prescribed by the Islamic religion to be able to find ibrah or lessons from it. On the
other hand, even if we look at Islamic education, of course these Islamic humanist
values can indeed be said to be very much in line with the aims of universal Islamic
education and in particular the formulation of Indonesian state education, which is
oriented towards the realm of creed, worship and morals. Furthermore, regarding
concrete manifestations in the reality of life, one of them can be applied as a basis in
the realm of education and should be able to be packaged by collaborating with the
nuances of custom or culture (local wisdom) of each region so that it has the
implication of creating a more attractive impression and even maximizing the
achievement of the desired goals, such as the example of the philosophical concept of
“huma betang” in Central Kalimantan/the Dayak Ngaju tribe which carries three
essential moral values, namely: a sense of kinship or familiarity with one another, a
sense of togetherness or shared destiny and a sense of equality or equality of position
as creatures created by God.

Keyword: Religious Moderation, Islamic Humanist Values, Islamic Education

Correspondence authors:
Ahmad Wahib, ahmadwahib556 @gmail.com

How to Cite this Article

Wahib, A., & Besari, A. (2025). Religious Moderation: Integrating Islamic Humanist Values in Building
Human Existence According to the Perspective of Islamic Education. Jurnal Paradigma, 17(1), 44-61.
https://doi.org/10.53961/paradigma.v17il.267

Copyright (c) 2025 Ahmad Wahib, Anam Besari. Jurnal Paradigma is licensed under a
camza Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License (CC BY-SA 4.0)

44


https://ejournal.staimmgt.ac.id/index.php/paradigma
mailto:ahmadwahib556@gmail.com
https://doi.org/10.53961/paradigma.v17i1.267
mailto:ahmadwahib556@gmail.com
mailto:anamaja2345600@gmail.com

Religious Moderation: Integrating Islamic Humanist Values — Ahmad Wahib, Anam Besari

Abstrak

Tulisan ini bertujuan menawarkan suatu solusi dan bahan refleksi maupun evaluasi
untuk setiap individu manusia (khususnya umat Islam dan warga negara Indonesia)
atas beragam perbedaan yangtelah menjadi kodrati Tuhan selaku Sang Pencipta,
sehingga harapannya mampu menjadi pribadidengan memiliki sifat legowo, ikhlas
serta toleran pada apa pun hal-hal yang terjadi pada rutinitaskehidupan masing-
masing. Kajian pustaka dipilih menjadi metode penelitian dengan jenis
pendekatankualitatif-deskriptif dalam menyusun isi pembahasan. Adapun hasil
penelitian yakni: syariat agamalslam sejak dulu hingga saat ini senantiasa teguh
memerhatikan dan memberikan suatu kebebasan bagisetiap individu manusia ketika
berkehidupan dengan dilengkapi acuan-acuan tertentu dalampelaksanaannya.
Terdapat beberapa upaya atau langkah yang ditawarkan pada nilai-nilai humanislslam
seperti peneladaan sifat-sifat mulia Allah Swt (Sang Pencipta/Tuhan) di kehidupan,
tidak adanyaperberlakuaan sekte atau kasta di masjid manapun sebab kesetaraan
derajat sebagai hamba ciptaanTuhan dan wajibnya menegakkan keadilan berkiblat
pada syari"at agama Islam maupun aturan yangdiberlakukan di masing-masing
wilayah serta perlu memiliki kemauan menganalisa segala bentuk isiajaran yang
disyari“atkan agama Islam berujung mampu menemukan ibrah atau pelajaran darinya.
Disisi lain, jika dalam tinjauan pendidikan Islam pun, tentu nilai-nilai humanis Islam
tersebut memangdapat dikatakan telah sangat sejalan dengan tujuan pendidikan Islam
secara universal serta khususnyarumusan pendidikan negara Indonesia yakni
beriorentasi pada ranah akidah, ibadah dan akhlak. Lebihlanjut, menyangkut
perwujudan nyata di realita kehidupan, salah satunya dapat diaplikasikan untukbasis
ranah pendidikan serta hendaknya mampu dikemas dengan mengkolaborasikan pada
nuansa adatatau budaya (kearifan lokal) wilayah masing-masing sehingga
berimplikasi menimbulkan kesan lebihmenarik dan bahkan memaksimalkan
ketercapaian tujuan yang diinginkan seperti contoh konsepfilosofis huma betang di
Kalimantan Tengah/suku Dayak Ngaju dengan mengusung tiga esensi nilaimoral
yakni: rasa kekeluargaan atau keakraban satu sama lain, rasa kebersamaan atau
senasibsepenanggungan dan rasa kesetaraan atau persamaan kedudukan sebagai
makhluk ciptaan Tuhan.

Kata Kunci: Moderasi Beragama, Nilai-Nilai Humanis Islam, Pendidikan Islam

1. PENDAHULUAN

Berbicara dan menelisik track record (rekam jejak) sejarah yang ada lagi
masyhur(terkenal) dikalangan internal umat Islam terkait moderasi beragama, maka tentu
dapatdikatakan bukan lah suatu hal yang baru (Islamy, 2023). Alasan mendasar untuk
menguatkanstatement (pendapat) yang demikian, yakni di awal kehadiran dan penyebaran
syari“at agama Islam yang dilakukan oleh Nabi Muhammad Saw selalu saja teguh
menekankan agar mampumenciptakan dan mengedepankan serta menjunjung tinggi
persamaan hak maupun kewajibanantar setiap sesama individu manusia tanpa bermaksud
membeda-bedakan berdasarkan padasudut pandang bahkan tinjauan apa pun itu, selama
masih di luar konteks keyakinan (akidah)terhadap Sang Pencipta (Allah
Swt/Tuhan)(Rosyid, 2022). Di sisi lain, syari"at agama Islamsejatinya juga telah

memberikan sumbangsih berupa penetapan tata kaidah atau tata acuanyang hendaknya

JURNAL PARADIGMA | 45



Ahmad Wahib, Anam Besari — Religious Moderation: Integrating Islamic Humanist Values

wajib untuk dimiliki dan dilakukan oleh setiap masing-masing umat Isla itusendiri ketika
menjalani rutinitas keseharian di tengah keberagaman yang bersifat kodratiTuhan (memang
ketetapan Sang Pencipta/Allah Swt), sehingga nantinya tidak akan sampaimemicu gejolak
konflik berujung memunculkan suatu permusuhan maupun pertikaian(Muhajarah, 2022).

Bukti konkrit adanya moderasi beragama di syari“at agama Islam tentu dapat
dilihatpada beberapa ayat yang termuat dalam kitab suci al-Qur"an, contohnya seperti surah
alHujuratayat13dengangarisbesarnyabermaksuduntukmembentukdanmenciptakansuatupe
mahamanserta kesadaran bagi setiap masing-masing umat Islam agar senantiasa
tetapmenjalin hubungan persaudaran atau tali silaturahmi yang baik antar satu sama lain
(seagamamaupun berlainan agama) sebab keberadaan masing-masing saat ini
dilatarbelakangi berasaldari satu pasangan nenek moyang yang sama yakni Nabi Adam A.S
dan Siti Hawa (Cahyati &Rizal, 2022). Kemudian dalam surah al-Kafirun ayat 1-6 pun
secara langsung menunjukkansuatu penegasan kepada setiap masing-masing umat Islam,
untuk dapat memiliki danmengaplikasikan sikap saling menghargai lagi menghormati atas
perbedaan yang notabenenyadiyakini merupakan ranah utama, sangat sentral dan sensitif
serta paling tinggi menurut kacamata semua kalangan individu manusia yakni masalah
keyakinan (akidah) terhadap Sang Pencipta (Muthmainnah, 2021). Lebih lanjut, dalam
surah al-Mai"dah ayat 48 juga dapat dikatakan mengindikasikan suatu anjuran yang sangat
jelas yakni agar selama menjalani roda kehidupan di muka bumi hendaknya wajib mampu
menampilkan hal-hal yang bernuasa kebaikan untuk sesama penghuninya sebagai wujud
ketakwaan (ibadah) dan menciptakan keharmonisan (al-khoir hablun min Allah wa al-
nas)(Hasanudin dkk., 2020).

Tidak hanya sampai disitu saja (bersifat teoritik/nash semata), adapun jika merujuk
pada seluruh lingkup praktik keseharian Nabi Muhammad Saw yang telah dikisahkan secara
turun-temurun dan ditulis ke dalam berbagai kitab atau pun buku oleh para umat Islam
terdahulu hingga sekarang bahkan umat agama lainnya (termasuk salah satunya Sirah
Nabawiyah dan 100 Tokoh Paling Berpengaruh di Dunia). Tentu semuanya sepakat
menyatakan bahwasanya beliau semasa hidup telah menunjukkan sikap moderasi beragama
kepada sesama umat Islam maupun kaum kafir di masa tersebut, contohnya yakni senantiasa
mengajak serta mengedepankan diskusi atau dialog kepada siapa pun atas problem-problem
yang tengah diperbincangkan dan ingin ditemukan suatu solusi atau jalan keluarnya
(termasuk menyangkut perihal akidah/keyakinan dan peperangan)(Faizah & Febrianti,
2023). Kemudian beliau juga tetap teguh memulai lebih dulu untuk menjalin hubungan baik

ketika berinteraksi di masyarakat pada setiap wilayah yang disinggahinya serta tidak pernah

46

Vol. 17 No. 1, April 2025



Religious Moderation: Integrating Islamic Humanist Values — Ahmad Wahib, Anam Besari

sekali pun membeda-bedakan dalam memberikan suatu penghargaan maupun hukuman
(termasuk untuk anak kandungnya sendiri)(Anwar, 2023).

Melalui pemaparan sebelumnya, maka dapat dikatakan betapa syari*at agama Islam
telah sangat memerhatikan eksistensi keberadaan setiap individu manusia selaku makhluk
ciptaan Tuhan (Allah Swt) dengan tidak menghilangkan semua kebebasannya untuk terus
ikut mengekspresikan diri dalam menjalani kehidupan di muka bumi (Surawan dkk., 2022).
Di sisi lain, sejatinya juga memberikan sebuah konotasi bahwa adanya perbedaan bukan
menjadi suatu penghalang untuk melakukan interaksi maupun kerjasama antar satu sama
lain dalam urusan melestarikan serta mewujudkan suatu peradaban yang lebih maju
(Surawan dkk., 2021). Lebih lanjut, terkhusus bagi umat Islam sendiri pun juga dapat
dikatakan sebagai salah satu bentuk bagian dari pelajaran dan ujian yang Allah Swt berikan
yakni agar mampu menunjukkan bagaimana semestinya yang harus lagi benar dilakukan
sehingga tidak sampai membuat masing-masingnya mengurangi derajat ketakwaan atau
bahkan malah berpaling kepada selain-Nya (Surawan dkk., 2024).

Maka dari itu, sungguh sangat disayangkan dan begitu keliru jika sampai sekarang
masih ditemukan adanya oknum maupun kelompok tertentu dikalangan internal umat Islam
yang menunjukkan sikap selalu saja menganggap benar atas serangkaian tindakan serta
pendapatnya namun kemudian malah menghalangi, anti, menghina, memusuhi serta
memerangi sesama umat manusia lain yang berbeda keyakinan bahkan terhadap sesama
umat Islam itu sendiri. Adapun contoh nyatanya dapat dilihat pada data kasus yang terjadi
di Indonesia sebagaimana yang diberitakan laman BBC News Indonesia yakni berupa
pemberhentian pembangunan sekolah Kristen oleh kelompok organisasi umat Islam dan
warga sekitar yang terjadi di Pare-Pare, Sulawesi Selatan (BBC News Indonesia, 2023).
Kemudian dalam laman terkini.id yang juga memberitakan polemik perdebatan di kalangan
dua oknum ustadz yang berselisih paham mengenai pemaknaan surah Asy-Syu"ara hingga
salah satu diantara keduanya sampai melontarkan kalimat-kalimat sindiran tidak etis
mencerminkan sebagai seorang cendikiawan dan ahli ilmu agama kepada yang lain,
berujung membuat kegaduhan di masyarakat Indonesia (Djaman, t.t.). Lebih lanjut, kembali
merujuk dalam laman voi.id yang mengutip penuturan Islah Nahrawi selaku Direktur
Eksekutif Jaringan Moderat Indonesia (JMI), mengungkapkan bahwa maraknya
problematika kasus persekusi dan diskriminasi yang dilakukan oleh oknum maupun
kelompok umat Islam kepada umat agama lain mulai dari pelarangan peribadatan beserta
tata ritualnya hingga pelarangan mendirikan tempat ibadah di beberapa wilayah Indonesia

akhir-akhir ini tentu merupakan suatu hal yang tidak bisa dianggap sepele atau dengan kata

JURNAL PARADIGMA | 47



Ahmad Wahib, Anam Besari — Religious Moderation: Integrating Islamic Humanist Values

lain mesti cepat dicari dan ditentukan jalan keluar menuntaskan yang demikian guna
menciptakan keharmonisan bahkan memperkuat rasa persatuan antar satu sama lainnya
(masyarakat Indonesia)(voi.id, 2022).

Berkaca dari pemaparan sebelumnya, tentu dapat dikatakan sudah sangat-
sangatmemprihatinkan dan memang telah menunjukkan masih belum sepenuhnya sikap
toleransiditerapkan dirutinitas kehidupan bermasyarakat di Indonesia, sehingga darinya
tersebut jugatidak dinafikan membuat masing-masingnya akan sampai saling melontarkan
kata-kata sertamelakukan beragam tindakan di luar batas kewajaran (ekstrem/dzalim)
bahkan memiculahirnya rasa kebencian, permusuhan dan pertikaian antar oknum maupun
kelompok ataudengan kata lain bertolak belakang pada tujuan isi ajaran syari“at agama
Islam yangcenderung menekankan asas-asas kebaikan bersama. Atas dasar ini pula lah yang
akhirnyamembuat ketertarikan peneliti untuk menguak lagi mendeskripsikan secara
mendalam,bagaimana seyogyanya pengamalan konteks atau poin-poin isi ajaran syari"at
agama Islamsesuai porsi tempatnya ketika menjalani rutinitas kehidupan melalui satu
tulisan ilmiah. Alhasil, diharapkan kedepannya nanti mampu memberikan sumbangsih
berupa pemahaman yang utuh serta menyeluruh kepada khalayak masyarakat umum
(terkhusus umat Islam) di Indonesia dalam memaknai arti suatu perbedaan guna mencapai
cita-cita sebagaimana yang diinginkan oleh Allah Swt dan Nabi Muhammad Saw serta para

pendiri-pendiri bangsa Indonesia itu sendiri.

METODE

Studi kepustakaan (library research) sebagai metode penelitian dengan tahap
pencaraian maupun informasi bersumber dari data primer yakni artikel (tulisan) ilmiah,
bukubuku dan narasi-narasi serta data sekunder yakni pendapat para ahli atau pakar dan lain
sebagainya. Selanjutnya peneliti mengambil sebuah langkah analisis menyesuaikan pada
rujukan yang diambil guna menyikapi dan melengkapi isi hasil serta pembahasan penelitian
ini, kemudian dikaji secara mendalam hingga menemukan satu kesimpulan akhir dengan

dirangkai melalui kata-kata agar mudah dipahami khalayak umum.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Memberikan kebebasan bagi setiap individu manusia
(memanusiakanmanusia/humanisme), merupakan salah satu poin dedikasi dan spirit yang
senantiasaditerapkan dan digaungkan dalam syari“at agama Islam memang dapat dikatakan

sudah tidakdiragukan lagi (Anshari dkk., 2023). Terdapat alasan untuk menguatkannya;

48

Vol. 17 No. 1, April 2025



Religious Moderation: Integrating Islamic Humanist Values — Ahmad Wahib, Anam Besari

Pertama merujukpada arti dari kata “Islam” yang mana dapat diartikan dan dipahami berupa
“keselamatan”.Maksudnya harus mau lagi mampu memberikan rasa tenang, damai, aman
serta harmonis bagikeseluruhan aspek kehidupan individu umat manusia (termasuk umat
Islam itusendiri)(Anwar dkk., 2023). Kedua, memiliki misi atau tujuan agar hendaknya
menciptakan suatu keserasian hubungan pada dua ranah sentral kehidupan yakni dikenal
dengan istilahhablun min Allah dan hablun min al-Nas. Maksudnya ketika menjalani
rutinitas kehidupanharus mau dan mampu menjalin lagi menerapkan keseimbangan dengan
tidak melupakankeberadaan Tuhan selaku Sang Pencipta yang dilakukan dengan cara
mengingat-Nya(beribadah) dan tetap menjaga keberlangsungan ekosistem yang digunakan
dengan carabergaul kepada sesama individu umat manusia di kancah peradaban permukaan
bumi yangditempatinya selama ini (Sakiratuka dkk., 2023). Ketiga, diutusnya Nabi
Muhammad Sawsebagai rahmat bagi seluruh semesta alam. Maksudnya keberadaan beliau
tersebut selainberstatus menjadi perantara penyebaran syari*“at agama Islam yang membawa
perubahan ke arah lebih baik dengan kembali hanya menyembah dan mentaati Allah Swt,
juga merupaka satu bentuk representasi pelajaran yang sejatinya menandakan lagi
menekankan agar dalam kehidupan harus dilandasi rasa kasih sayang serta jangan sampai
sesekali berani menunjukkan serangkaian perilaku yang hasil akhirnya malah cenderung
berpotensi memicu terjadi perpecahan atau konflik dan pertikaian yang akan membawa
pada kehancuran bagi masingmasing (Darmayanti & Maudin, 2021).

Tidak hanya berhenti sampai di situ saja, jika ditinjau dan ditelisik serta
dianalisispada setiap aspek-aspek maupun sendi-sendi ajaran yang ada dalam syari"at
agama Islam,maka tentu dapat dikatakan keseluruhan isinya sebagian banyak memang
betul-betul telahmenyebutkan, mengedepankan dan mengusung serta menjunjung tinggi
nilai-nilaikemanusiaan (memanusiakan manusia’humanisme). Adapun dalam bahasan
tulisan kali ini,peneliti klasifikasikan pada beberapa ranah atau poin-poin sentral berikut:
3.1. Sifat al-Rahman dan al-Rahim Allah Swt sebagai Salah Satu Acuan Menjalani

Kehidupan

Berpijak pada penggalan surah al-Baqgarah ayat 256 yang berbunyi “laa ikraa
ha fiddin...” dan penggalan hadits masyhur (terkenal) diseluruh kalangan internal umat
Islamyang berbunyi “innama a"malu bin niat...”, tentu dapat dikatakan bahwasanya
ajaran syari"atagama Islam telah betapa kompleks memerhatikan suatu kebebasan bagi
setiap individu umatmanusia secara universal (menyeluruh)(Arisah dkk., 2022). Hal ini
terlihat dari kaitanpenggalan ayat dan hadits tersebut, merujuk pada kehendak masing-

masing individu manusiayang notabenenya menjadi ranah sangat sentral atau bisa juga

JURNAL PARADIGMA | 49



Ahmad Wahib, Anam Besari — Religious Moderation: Integrating Islamic Humanist Values

dikatakan terlampau sensitive dalam menentukan siapa, bagaimana dan seperti apakah
sosok Tuhan (Sang Pencipta) yangmemang berhak lagi patut diyakini serta disembah
(Bangsawan & Yusuf, 2024). Di sisi lain,dalam ajaran syari“at agama Islam pun dari
segi diterimanya serangkaian peribadatan yangtelah dikerjakan oleh para pemeluknya
(umat Islam), tidak dilihat pada seberapa banyakamaliyah/ibadah maupun rupa serta
hal-hal lain yang melekat dengan diri si pelakunya sepertiharta kekayaan dan
kedudukan, melainkan tertuju lagi terletak pada kesungguhan atauketulusan hati
masing-masing ketika melakukan yang demikian (al-Mujtahid dkk., 2022).

Lebih lanjut dengan merujuk pemaparan sebelumnya, jelas dapat dikatakan
bahw Allah Swt (Sang Pencipta/Tuhan) dalam syari“at agama Islam memang betul-
betul tidak pernah sama sekali menujukkan serta melakukan tindakan diskriminatif
kepada siapapun
makhluk yang telah la ciptakan, meskipun pada realitanya ada sebagian dari mereka
yang tidak pernah beriman kepada-Nya (Nurhidin, 2021). Adapun wujud nyata atas hal
demikian,tentu dapat dilihat dari setiap segi kebaikan (amaliyah/peribadatan) maupun
keburukan(maksiat/dosa) yang dilakukan selama menjalani kehidupan yang sudah
pasti akan dibalasoleh-Nya ketika di dunia hingga di akhirat kelak (Achmad, 2022).
Padahal jika Allah Swtmenghendaki langsung terjadi adanya perbedaan serta
pembatasan bagi yang beriman maupunyang tidak beriman dalam memberikan rahmat
dan kasih sayang-Nya di dunia, dapatdikatakan sudah tentu sangat-sangat bisa untuk
dilakukan oleh-Nya. Akan tetapi, perlakuantersebut sejatinya bukan termasuk
mencerminkan pada ranah sifat-sifat sebagai Sang Pencipta(Tuhan) apabila sampai
diwujudkan serta akan memicu lahirnya problem berupaketidakpuasan dan
ketidakterimaan antar ~ sesama  makhluk  yang  diciptakan seperti
munculnyakalimat/justifikasi yang mengindikasikan bahwa Sang Pencipta (Tuhan)
ternyata memangbenar-benar tidak adil dan tidak memberikan kesempatan untuk
bertaubat (kembali berimankepada-Nya)(Hakim, 2022).

Maka dari itu, seyogyanya jika Kita selaku hamba (umat Islam) yang memang
telah meyakini akan eksistensi keberadaan Sang Pencipta (Allah Swt) selaku Tuhan,
tentu sungguh keliru dan sangat tidak etis terus-menerus menunjukkan sikap membeda-
bedakan suatu oknum maupun kelompok yang seagama bahkan terlalu berlebihan
menjaga jarak dengan yang berlainan agama disebabkan berbeda pandangan atau
pendapat terhadap sesuatu dan keyakinan kepada Sang Pencipta serta didorong adanya

rasa takut jika tetap berinteraksi secara berlebihan nantinya malah akan menjadi salah

50

Vol. 17 No. 1, April 2025



Religious Moderation: Integrating Islamic Humanist Values — Ahmad Wahib, Anam Besari

satu penyebab melunturkan pemahaman keagamaan yang telah dipelajari dan diyakini
selama ini (Latifah dkk., 2023). Adapun alas an kuat mengapa dikatakan demikian,
yakni secara tidak langsung umat Islam mencerminkan suatu bentuk pengingkaran
pada konsep hablun min al-nas dalam syari"at agama Islam yang mengharuskan agar
dapat memiliki lagi memelihara jalinan hubungan yang baik terhadap sesama makhluk
ciptaan Tuhan (Allah Swt)(Hasan & Ansori, 2024). Lebih dari itu, adanya rasa takut
tersebut pun dapat dikatakan juga secara tidak langsung telah menampilkan satu sikap
tercela yakni su*udzan di keseharian masing-masing dan bahkan ikut mengambil kuasa
Tuhan (Allah Swt) yang berwenang untuk memberikan suatu hidayah maupun
sebaliknya (Yatasha dkk., 2023).

Langkah yang baik lagi benar untuk dilakukan bagi setiap umat Islam dengan
berkiblat dan sebagai bentuk peneladanan pada sifat yang ditunjukkan oleh Allah Swt
selaku Sang Pencipta/Tuhan serta telah dianjurkan dalam al-Qur"an maupun hadits,
yakni tetap senantiasa harus mau secara sadar berinteraksi, bekerja sama dan menjaga
hubungan yang baik terhadap satu sama lain yang seagama dan berlainan agama.
Adapun ketika dalam praktiknya nanti malah didapati suatu perbedaan pendapat atau
pandangan atas sesuatu yang berkaitan dengan ranah paham keagamaan maupun sosial,
maka selama yang demikian sifatnya baik dan tidak ada unsur diskriminatif bagi
sebagian maupun seluruh lapisan masyarakat, hendaknya mengedepankan
pengambilan sikap yang legowo (lapang dada), mawas diri dan toleran. Kemudian jika
terdapat kekeliruan yang berpotensi mengakibatkan meruginya suatu oknum maupun
kelompok, maka hendaknya dapat langsung diadakan kegiatan diskusi atau dialog
ilmiah dan pemberian nasehat-nasehat guna bertujuan sebagai wadah identifikasi dan
klarifikasi yang jelas serta berujung memperoleh jalan keluar atas hal tersebut. Alhasil,
buah darinya pun juga membuat masing-masingnya tidak langsung bersikap acuh tak
acuh berlepas diri seakan-akan bukan merupakan tanggung jawab bersama atau dengan
kata lain dapat dikatakan melupakan isi syari"at agama Islam yakni membiarkan
bebasnya kemungkaran untuk meraja lela di muka bumi.

3.2. Tidak Adanya Sekte atau Kasta di Dalam Masjid Manapun

Penyamarataan derajat kedudukan seluruh umat manusia sebagai salah satu
makhluk/hamba ciptaan Sang Pencipta/Tuhan (Allah Swt), merupakan contoh aspek
pentingyang selalu saja tak henti-hentinya terus digaungkan lagi diterapkan dalam
syari“at agamalslam mulai sejak zaman diutusnya Nabi Muhammad Saw menjadi

Rasul hingga akhirkehidupan di muka bumi dengan maksud menghentikan

JURNAL PARADIGMA | 51



Ahmad Wahib, Anam Besari — Religious Moderation: Integrating Islamic Humanist Values

beranekaragam perlakuan
semenamena(negatif)seorangoknummaupunkelompokyangsemena-
menakepadaseorang oknum maupunkelompok lain sebab memiliki kuasa berupa
kedudukan, kekayaan, kekuatan serta lain sebagainya (Ramadhani & Setyoningrum,
2023). Bukti nyatanya, tentu dapat dilihat daripelaksanaan ibadah shalat secara
berjama"ah di masjid yang rutin dilakukan oleh setiap umatlslam dengan tidak adanya
unsur atau niat membeda-bedakan perlakuan antara si kaya dan simiskin, pejabat dan
bukan pejabat, atasan dan bawahan serta bahkan yang selalu taat maupunyang selalu
bermaksiat (Normalita, 2023). Di sisi lain, masing-masingnya diberikan
suatukebebasan dalam memilih lagi menentukan di mana saja masjid dan posisi atau
shaf shalatdengan sesuai batas ketentuan, siapa yang duluan datang serta kemampuan
hafalan qur*anyang dimiliki (Dani & Mukti, 2023). Kemudian untuk masalah pakaian
yang digunakandalam ibadah shalat, masing-masingnya pun diberikan suatu kebebasan
memilih bagaimanatipe, model dan coraknya dengan syarat tetap harus merujuk
ketentuan yang telah ditetapkandalam syari“at agama Islam yakni mampu menutup
aurat (Shodig, 2022). Lebih lanjut, dimasjid juga pun dapat bebas dipergunakan bagi
siapa saja (termasuk yang berlainan agama) selama memerhatikan aturan yang
ditetapkan seperti sebagai tempat singgah melepas penat atau lelah ketika melakukan
perjalanan yang jauh maupun salah satu pilihan wisata atau wahana refreshing
bernuansa religi (Maulana, 2023).

Merujuk pemaparan sebelumnya, jelas dapat dikatakan betapa syari*at agama
Islammengajarkan lagi menegaskan kepada umat Islam agar hendaknya tidak memiliki
rasa, niatdan prasangka di dalam hati maupun pikiran seolah-olah lebih baik atau
unggul ketimbangorang lain yang ikut hidup berdampingan pada keseharian sebab akan
berpotensimenimbulkan munculnya sifat tercela seperti riya, ujub, sum"ah dan
takabur. Di sisi lain,terdapat tuntutan bagi masing-masingnya untuk memahami bahwa
setiap hal yang dimilikidan didapat dengan cara yang halal lagi baik meskipun tidak
semewah orang lain membuatkurang percaya diri atau minder, sebab yang demikian
sejatinya tetap boleh digunakan dalammenjalankan suatu ibadah kepada Sang
Pencipta/Tuhan (Allah Swt). Lebih lanjut, seyogyanyasebisa mungkin harus mampu
sejak dini terus-menerus melatih diri untuk meninggalkan sifategoisme, fanatisme dan
intoleran kepada yang seagama maupun berlainan agama dengandalih berbeda
pandangan atau pendapat atas sesuatu yang berkaitan pada paham tertentu dibidang

keagamaan dan keyakinan. Alhasil, buahnya nanti pun akan mampu membuka matahati

52

Vol. 17 No. 1, April 2025



Religious Moderation: Integrating Islamic Humanist Values — Ahmad Wahib, Anam Besari

secara lebar-lebar untuk menumbuhkan kepekaan dan naluri sosial serta
memahamiesensi lagi tugasnya sebagai seorang hamba maupun tujuan syari“at agama
Islam.

3.3. Menegakkan Keadilan dengan Kiblat Berupa Syari’at Agama Islam dan Aturan
Hukum yang Berlaku di Masing-Masing Wilayah

Berkaca pada “Piagam Madinah” yang telah dirumuskan, ditetapkan dan
disepakatisecara bersama-sama oleh Nabi Muhammad Saw dan masyarakat yang
tinggal kota Yatsrib(sekarang Madinah) untuk menjamin suatu kenyamanan, keamanan
serta keharmonisanmenjalani rutinitas kehidupan kala itu. Tentu dapat dikatakan juga
menjadi salah satu buktikonkrit bahwasanya syari“at agama Islam mengajarkan agar di
mana pun umat Islam berada,dituntut harus memiliki sifat lebih peka dalam
memerhatikan lagi memahami bagaimanakondisi perilaku maupun tujuan yang
dikehendaki masyarakat sehingga keberadaan
masingmasingnya(umatlslam)tidakberpotensimerugikanataubahkanmalahsampaimenj
adisuatuancamanbagiparaoknummaupunkelompokdarimerekayanglebihdulutinggaldi
wilayahtersebut(Hamid&Damanhuri,2024).Disisilain,sebagaiwujudrefresentasikesada
randankeikhlasanmau menampilkan sikap menghargai serta menghormati orang-orang
yang ikuthidup berdampingan di keseharian dengan tidak senantiasa memaksakan
kehendak pribadimaupun kelompok tertentu yang akhirnya berimplikasi melupakan
untuk merujuk lagi mengutamakan asas-asas dalam syari“at agama Islam, aturan
hukum yang berlaku dan kebaikan (ke-maslahatan)bersama. Alhasil, yang demikian
membuat munculnya sifat tercela seperti dzalim (penindasan hingga pembunuhan)
terhadap satu sama lainnya (Hamid & Damanhuri, 2024).

Lebih lanjut, esensi lain dari ajaran syari"at agama Islam dan “Piagam
Madinah” yakni mengajarkan lagi menegaskan umat Islam agar dalam keseharian juga
wajib senantiasa mengedepankan kegiatan musyawarah ketika dihadapkan dengan
beragam problem atau masalah yang kecil maupun besar, sebab dengan adanya hal
tersebut secara tidak langsung akan menjadi salah satu ajang menjalin dan memupuk
tali silaturahmi serta bentuk toleransi menampung seluruh gagasan atau pendapat
berdasarkan pada sudut pandang masing-masing guna menuntaskan dan memperoleh
jalan keluar atasnya (Zainuri, 2021). Adapun dalam menetapkan keputusan akhir
nantinya pun tentu harus menyesuaikan pada kepentingan bersama, sehingga tidak
diperkenankan tetap memaksakan harus mutlak merujuk syari“at agama Islam jika

yang demikian malah berpotensi membuat kerusakan (ke-mudharatan) bagi sebagian

JURNAL PARADIGMA | 53



3.4.

Ahmad Wahib, Anam Besari — Religious Moderation: Integrating Islamic Humanist Values

oknum maupun kelompok tertentu (Aisyah dkk., 2023). Maka dari itu, perlunya untuk
mampu mau dengan ikhlas menerima dan merujuk pada rentetan aturan serta hal apa
pun yang diberlakukan di masyarakat sebagai tuntutan masing-masingnya. Alhasil,
buahnya akan menepis lagi mencegah tumbuh suburnya suatu pemikiran dan kehendak
yang hanya meninjau baik menurut satu sisi semata seperti yang terjadi selama ini di
realita kehidupan serta beralih memilih pada yang memang baik secara tinjauan
menyeluruh (Yusoff dkk., 2021).

Merujuk pemaparan sebelumnya, sebagai umat Islam sudah seyogyanya
mampu lebih bijaksana dalam menjalani kehidupan sebab konotasi salah satu tujuan
yang dikehendaki oleh syari"at agama Islam senantiasa condong untuk memberikan
lagi menciptakan suatu kedamaian dan keadilan bagi setiap individu manusia. Maka
dari itu, meskipun menjadi kelompok mayoritas di satu wilayah atau tempat, bukan
berarti bebas melupakan hak-hakkelompok minoritas dengan melakukan sikap tercela
yakni seperti diskriminasi dan merasa angkuh atas yang demikian. Adapun jika menjadi
kelompok minoritas, tentu jangan sampai juga sekali-kali berani berniat dan
menampilkan segala sesuatu yang tidak mencerminkan selayaknya umat Islam yang
baik sebab apabila hal tersebut terwujud pada realita kehidupan pasti sedikit banyak
akan mendapatkan respon negatif atau tidak mengenakkan serta memicu memunculkan
suatu pertikaian serta bahkan permusuhan yang sifatnya nanti malah merugikan umat
Islam itu sendiri. Di sisi lain, tuntutan memiliki sikap lebih bijaksana, tentu harus
diterapkan bagi setiap individu manusia sehingga tidak hanya dikhususkan pada oknum
maupun kelompok tertentu semata. Hal ini secara langsung juga bermaksud dan
bertujuan mengajarkan lagi memberikan pemahaman, agar masing-masing menyadari
bahwa selama menjalani hidup di muka bumi sejatinya memerlukan sumbangsih dari
berbagai pihak sehingga tidak dapat dilalui ketika dalam diri pribadinya tersebut
senantiasa memiliki sifategoisme, fanatisme dan intoleran.

Ibrah atau Pelajaran dari Adanya Syari’at Sedekah, Infaq, dan Zakat di
Kehidupan

Merujuk pada keseluruhan isi ajaran syari“at agama Islam sebagaimana
yangdisebutkan dalam al-Qur"an maupun hadits, maka sejatinya dapat dikatakan
selainmenghendaki agar umat Islam mampu melaksanakannya dengan sebaik mungkin
di rutinitaskehidupan, namun dituntut perlu juga dapat memahami jika masing-masing
ajaran tersebutmemiliki suatu maksud, ibrah dan esensi tertentu sehingga membuatnya

sampai masuk padaranah yang disyari“atkan (Muhyiddin dkk., 2021).

54

Vol. 17 No. 1, April 2025



Religious Moderation: Integrating Islamic Humanist Values — Ahmad Wahib, Anam Besari

Adapun ditinjau secara umum, jawaban untuk yang demikian yakni mendidik
dan membentuk umat Islam menjadi pribadi yang senantiasa beriorentasi untuk mau
dengan sadar lagi ikhlas mencintai dan mengerjakan hal-hal yang sifatnya bernuansa
kebaikan bahkan meninggalkan yang sifatnya bernuansa keburukan menurut kacamata
syari"at agama maupun aturan sosial bermasyarakat (Nabilah & Hayah, 2023).
Sedangkan ditinjau secara khusus, maka jawabannya menyesuaikan pada konteks apa
yang ditekankan dan dituju dalam ajaran syari“at agama Islam (akidah, ibadah dan
akhlak), contohnya seperti sedekah, infaq dan zakat yang berkonotasi menginginkan
tumbuhnya rasa peduli, belas kasih serta sayang terhadap sesama individu manusia
(segama maupun berlainan agama) dibuktikan dengan wujud nyatanya berupa sikap
saling berbagi tanpa pamrih dari mulai keperluan primer dan sekunder hingga tersier
(Saputra, 2022).

Lebih lanjut, dengan menelaah lebih dalam dari adanya syari*at sedekah, infaq
dan zakat ini pun sejatinya selain mengendaki umat Islam dapat berbagi kepada sesama
individu manusia, namun juga mengajarkan lagi menegaskan agar setiap apa pun yang
telah dimiliki dan menjadi kelebihan selama berkehidupan seyogyanya harus dapat
senantiasa disyukur serta dimanfaatkan ke suatu hal yang bernuansa kebaikan dan
bukan malah dialihkan ke suatu hal yang bernuansa keburukan bagi diri sendiri bahkan
orang di sekitar masing-masing. Di sisi lain, umat Islam pun dituntut dapat mampu
menyadari dan ikut merasakan bagaimana rasa pahitnya jika hidup berada dalam
kategori belum menguntungkan, sebab alur roda kehidupan sewaktu-waktu berubah
drastis tidak sesuai keinginan masing-masing. Alhasil, akhirnya nanti menumbuhkan
kesadaran mau ikhlas meringankan beban orang lain serta tidak berimplikasi
menimbulkan sikap tercela seperti sombongdan tabzir atau menghambur-hamburkan
harta yang dimiliki saat ini. Adapun terkhusus bagi umat Islam yang mendapatkan
sedekah, infagq dan zakat, hendaknya juga sebisa mungkin jangan sampai terlena atas
hal tersebut kemudian malah memilih berdiam diri dengan bermalas-malasan untuk
merubah kehidupan ke arah yang lebih baik dari sebelumnya atau bahkan malah
melakukan tindakan tercela yakni mencuri serta menepis anggapan bahwa Allah Swt
(Sang Pencipta/Tuhan) tidak memberikan keadilan-Nya pada setiap makhluk yang la
ciptakan.

3.5. Moderasi Beragama Untuk Mengintegrasikan Nilai-Nilai Humanis Islam dalam

Membangun Keberadaan Manusia Menurut Perspektif Pendidikan Islam

JURNAL PARADIGMA | 55



Ahmad Wahib, Anam Besari — Religious Moderation: Integrating Islamic Humanist Values

Secara tinjauan dari perspektif pendidikan Islam, nilai-nilai humanis yang
telahdipaparkan sebelumnya (poin pembahasan 3.1-3.4) dapat dikatakan memang
sangat jelas sejalan dengan orientasi tujuan isi ajaran syari“at agama Islam secara
universal maupun khususnya sebagaimana rumusan yang juga ditetapkan oleh negara
Indonesia yakni mengacu pada tiga aspek utama seperti basis akidah, ibadah dan akhlak
(Madaniyah & Roza, 2024). Untuk itu, peneliti menyatakan suatu asumsi logis bahwa
ada atau tidaknya penggaungan konsep spirit moderasi beragama pun, sejatinya jika
setiap individu umat Islam mau sadar dan ikhlas berkeinginan mempelajari lagi
mengkaji dengan lebih dalam atas keseluruhan isi ajaran syari“at agama Islam tentu
menemukan banyak asas-asas yang mengindikasikan tuntutan dan tanggung jawab
masing-masing agar senantiasa mampu ekstra giat menunjukkan kemaslahatan serta
menghindari dan bahkan menghapus ke-mufsadatan di serangkaian rutinitaskehidupan
berkiblat pada esensi “Islam merupakan suatu agama rahmatan lil ‘alamiin” (Safiq
dkk, 2024).

Terkait masalah perwujudan atau refresentasi dalam menanamkan dan
menumbuhsuburkan nilai-nilai humanis Islam untuk membangun keberadaan manusia
sebagai satu bentuk dukungan menggaungkan konsep spirit moderasi beragama dengan
berkaca padapemaparan sebelumnya (poin pembahasan 3.1-3.4), tentu dapat dilakukan
oleh siapa saja yangmemiliki suatu kewenangan dan tanggung jawab atasnya yakni
mulai dari pihak lembagamaupun kalangan masyarakat umum (khususnya umat Islam)
seperti contohnya melalui basispendidikan (termasuk juga nuansa pendidikan
Islam)(Ramadhan dkk., 2023). Adapun jikaberbicara mengenai mekanisme dan
rentetan hal lainnya pun, seyogyanya dapat puladisesuaikan dengan merujuk kondisi
serta mengadopsi lagi mengaitkan adat atau budaya(kearifan lokal) di wilayah masing-
masing yang telah dilestarikan dan memiliki kesamaan tujuannya pada konsep
moderasi beragama. Alhasil, kesan yang diterima nantinya tidak menimbulkan suatu
sifat kekakuan atau akan lebih menggairahkan bagi para individunya (termasuk para
peserta didik)(Kamila & Astuti, 2024).

Huma Betang, merupakan salah satu dari sekian banyak hasta dan karya murni
ranah adat atau budaya (kearifan lokal) yang ada di wilayah Indonesia, sebab dibuat
olen masyarakat Kalimantan (khususnya Kalimantan Tengah/suku Dayak Ngaju)
dengan wujudnya berupa konsep filosofis yang diambil dengan merujuk pada rentetan
rutinitas mekanisme kehidupan yang dilakukan dan ditunjukkan di dalam suatu rumah

khas wilayah tersebut mulai sejak dulu hingga saat ini yang eksistensinya tetap

56

Vol. 17 No. 1, April 2025



Religious Moderation: Integrating Islamic Humanist Values — Ahmad Wahib, Anam Besari

senantiasa dilestarikan serta telah menjadi jati diri yang seyogyanya wajib untuk
melekat pada setiap masing-masing masyarakatnya (terkhusus bagi suku Dayak Ngaju)
di mana pun berada (Tumbol & Wainarisi, 2023). Terdapat beberapa esensi nilai-nilai
moral yang termuat dalam konsep filosofis huma betang, yakni: pertama, rasa
kekeluargaan atau keakraban satu sama lain. Maksudnya, mampu menanggalkan segala
ragam perbedaan sesuai batas koridor yang dimiliki berimplikasi memicu lahirnya
nuansa harmonisasi multikultural (kerap dikenal dengan istilah bahasa setempat/Dayak
Ngaju yakni “oloh atau uluh itah kia”). kedua, rasa kebersamaan atau senasib
sepenanggungan. Maksudnya, mampu lebih peka untuk merasakan bagaimana kondisi
yang dihadapi masing-masing berimplikasi memicu lahirnya sifat belas kasih sayang
dantolong-menolong serta ketiga, rasa kesetaraan atau persamaan kedudukan sebagai
makhlukciptaan Tuhan. Maksudnya, mampu menghindari bahkan menghentikan sikap
untuk terussenantiasa berpegang teguh pada suatu kekuasaan maupun harta yang
dimiliki berimplikasimenekan lahirnya sifat sombong atau malah sampai berani
semena-mena serta meremehkansatu sama lain di rentetan rutinitas mekanisme
kehidupan (Kecana & Gofur, 2023).

Merujuk pada esensi nilai-nilai  konsep filosofis huma betang di
pemaparansebelumnya, maka dapat dikatakan bahwa orientasi tujuan Yyang
dikehendaki sejalan dengannilai-nilai humanis Islam (poin pembahasan 3.1-3.4) yang
masuk pada sub-bagian konsepspirit moderasi beragama yakni memberikan penekanan
serta pemahaman bagi setiap individumanusia agar mampu menghargai lagi
menghormati segala ragam perbedaan yang telahterjadi antar satu sama lainnya di
rentetan rutinitas mekanisme kehidupan. Maka dari itu,perlu digaris bawahi bahwa
pengaitan atau pengkolaborasian dua konsep yang demikianbukan hanya bermaksud
mengunggulkan satu sisi semata atau bahkan malah sampaimengganti yang telah ada
tersebut, akan tetapi harus wajib saling melengkapi sehinggaberimplikasi
memaksimalkan terwujudnya ketercapaian tujuan yang diinginkan secara bersama-
sama serta berkesinambungan pada basis pendidikan (termasuk juga nuansa pendidikan
Islam). Berikut peneliti tawarkan beberapa contoh nyata yang seyogyanya mampu
untuk dilakukan oleh pemerintah setempat, lembaga pendidikan (para pendidik, tenaga
pendidik dan warga sekolah), orang tua maupun kalangan masyarakat umum dalam
partisipasinya ikut mengelola serta menyukseskan kedua konsep tersebut (huma betang

dan nilai-nilai humanis Islam poin pembahasan 3.1-3.4 yang masuk pada sub-bagian

JURNAL PARADIGMA | 57



Ahmad Wahib, Anam Besari — Religious Moderation: Integrating Islamic Humanist Values

konsep spirit moderasi beragama) agar nantinya dapat teraplikasikan yakni sebagai

berikut:

a. Memasukkan konsep filosofis huma betang dengan dipadukan nilai-nilai
humanislslam (poin pembahasan 3.1-3.4) yang masuk pada sub-bagian konsep
spirit moderasi beragama pada kurikulum maupun materi ajar yang telah ditetapkan
dan akan diterapkan di keluarga, sekolah, perguruan tinggi hingga masyarakat;

b. Aktif mengadakan seminar atau sosialisasi terkait hubungan antara konsep
filosofishuma betang dan nilai-nilai humanis Islam (poin pembahasan 3.1-3.4)
yang masukpada sub-bagian konsep spirit moderasi beragama dengan secara
berkala atau rutin;

c. Orang tua, pendidik maupun masyarakat mampu bersama-sama senantiasa saling
konsisten menunjukkan sikap teladan sebagaimana yang termuat dalam konsep
filosofis huma betang dan nilai-nilai humanis Islam (poin pembahasan 3.1-3.4)
yang
masuk pada sub-bagian konsep spirit moderasi beragama kepada antar satu sama
lainserta bagi para peserta didik (anak-anaknya) seperti contoh ketika ingin
memutuskansuatu permasalahan tertentu harus didahului dengan kegiatan
musyawarah sebelummemufakatkan keputusan (misalnya penentuan sekolah
lanjutan dan jodoh) serta;

d. Secara sadar dan ikhlas senantiasa mengevaluasi serta merefleksi segala fenomena
yang tengah terjadi di rentetan mekanisme kehidupan dengan mengaitkannya pada
konsep filosofis huma betang dan dipadukan nilai-nilai humanis Islam yang
masukpada sub-bagian konsep spirit moderasi beragama. Contohnya seperti
tetapberinteraksi kepada sesama yang seagama meskipun berbeda sudut pandang
atassesuatu hal (misalnya jumlah raka"at shalat tarawih dan pembacaan do™a qunut
ketikashalat shubuh maupun lain sebagainya) serta mengunjungi sanak keluarga
maupuntetangga yang berbeda agama ketika perayaan hari-hari besar mereka tanpa
harusdibarengi embel-embel berupa: “isyarat bahkan kata atau kalimat
selamatbegini...dan begitu...” bagi masing-masingnya (hendaknya bisa diniatkan
hanyasebagai bentuk upaya atau cara dalam ranah menyambung lagi

mengkokohkan talisilaturahmi dan keakraban).

Vol. 17 No. 1, April 2025



Religious Moderation: Integrating Islamic Humanist Values — Ahmad Wahib, Anam Besari

4. KESIMPULAN

Moderasi beragama merupakan gagasan yang dicetuskan, digaungkan dan
dilaksanakan dengan kehendak utama yakni memposisikan tetap teguhnya sikap
menghargaiserta menghormati  keberadaan setiap individu manusia dengan
menyampingkan beragam jenis perbedaan yang melekat pada diri masing-masingnya.
Perwujudan yang demikian tentu tidak semudah membalikkan kedua telapak tangan, sebab
untuk menyamakan lagi menyatukan pola pikir dan sikap memerlukan suatu langkah atau
upaya khusus lebih ekstra. Adapun tawaran berupa solusi menuntaskan yang demikian
mulai sejak dulu hingga sekarang, sejatinya telah diberikan syari“at agama Islam yang
termuat pada keseluruhan isi ajarannya yakni salah satunya melalui pembentukan kesadaran
dalam diri masing-masing (khususnya umat Islam) akan adanya nilai-nilai humanis Islam
seperti contohnya peneladaan sifat-sifat mulia Allah Swt selaku Sang Pencipta/Tuhan di
rutinitas keseharian. Sehingga jika sewaktuwaktu berani berniat meninggalkannya bahkan
teraplikasi pada kenyataan, maka secara tidak langsung meniadakan keberadaan-Nya atau
dengan kata lain keimanan yang dimiliki hanyasampai sebatas ucapan lisan semata saja. Di
sisi lain, perlu juga dituntut senantiasa melatihdiri agar dapat memahami maksud, ibrah dan
esensi dari tujuan dibuatnya tempatmenjalankan peribadatan yang di dalamnya mengusung
lagi memandang kesetaraan derajatbagi setiap individu manusia. Kemudian, tetap teguh ikut
andil menegakkan keadilanberlandaskan pada syariat agama Islam maupun aturan yang
berlaku di masing-masingwilayah dengan catatan apa pun keputusan yang ditetapkan
didahului adanya dialog(musyarawah) dan hasilnya memberikan dampak positif berupa
kebaikan bersama. Lebihlanjut, hendaknya pun dapat mampu aktif menganalisa bahwa
setiap isi ajaran pada syari*atagama Islam sejatinya senantiasa mengajak umat pemeluknya
untuk gemar menciptakankebaikan dan mencegah keburukan, sepeti contohnya menjalin
dan menjaga erat keutuhanhubungan tali silaturahmi kepada antar sesama individu manusia.
Merujuk pada tinjauan pendidikan Islam, maka keterkaitan nilai-nilai humanis Islamyang
ada tersebut sejatinya dapat dikatakan memang telah memberikan konotasi yang sejalan
dengan orientasi tujuan diselenggarakannya suatu pendidikan bernuansa Islam secara
universal serta khususnya rumusan pendidikan negara Indonesia yakni mencakup ranah
akidah, ibadah dan akhlak. Di sisi lain, upaya atau cara perwujudan nyata dari yang
demikian (nilai-nilai humanis Islam) sehingga dapat menjadi lebih tercapai dengan
maksimal bahkan mampu menambah gairah para individunya (termasuk para peserta didik),
tentu dapat juga salah satunya senantiasa diajarkan melalui basis pendidikan serta

dikolaborasikan dengan mengaitkan adat atau budaya (kearifan lokal) yang mana atasnya

JURNAL PARADIGMA | 59



Ahmad Wahib, Anam Besari — Religious Moderation: Integrating Islamic Humanist Values

tersebut sama-sama tetap mengacu kepada tujuan serupa seperti contoh di wilayah
Kalimantan (khususnya Kalimantan Tengah/suku Dayak Ngaju) dengan konsep filosofis
huma betang nya yang sejak dulu bahkan sekarang konsisten mengusung tiga esensi nilai
moral yakni: rasa kekeluargaan atau keakraban satu sama lain, rasa kebersamaan atau
senasib sepenanggungan dan rasa kesetaraan atau persamaan kedudukan sebagai makhluk
ciptaan Allah SWT.

DAFTAR PUSTAKA

Arisah, Y., Hardivizon, & Yunita, N. (2022). Nilai-Nilai Pendidikan Moderasi Beragama
dalam Al-Qur"an surah al-Bagarah ayat 143 dan 256 (Studi komparatif Penafsiran
M. Quraish Shihab dan Hamka). AL-HUDA: Journal of Qur"anic Studies, 1(1),
Article 1.

Bangsawan, M. A., & Yusuf, Y. (2024). Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Al-Qur"an
dan Implementasinya dalam Pendidikan Agama Islam (Analisis Surah Al-Bagarah
Ayat 143): Kajian Tafsir Al-Azhar dan At-Tanwir). Journal on Education, 6(3),
Article 3.

Cahyati, E. D., & Rizal, D. A. (2022). Konsep Perdamaian Agama Islam sebagai Ummat
Khalayak dalam Surah Al-Hujurat Ayat 13. Jurnal SUARGA: Studi Keberagamaan
Dan Keberagaman, 1(1), 45-54. https://doi.org/10.24090/suarga.v1i1.6678

Faizah, F., & Febrianti, P. (2023). Deotorisasi Pesantren Dan Kemasan Baru Narasi
Moderasi Beragama: Studi Kasus Pondok Pesantren Tebuireng melalui Situs
tebuireng.online. Al-Wasatiyah: Journal of Religious Moderation, 2(1), Article 1.

Hakim, L. (2022). Menguatkan Iman Kepada Allah SWT Sebagai Asas Pendidikan
Agidahlslam. Salimiya: Jurnal Studi llmu Keagamaan Islam, 3(3), Article 3.

Hasan, M. Z. A., & Ansori, M. R. (2024). Implikasi Pembelajaran Ahlusunnah Wal Jama"ah
Terhadap Penguatan Moderasi Beragama. Journal of Contemporary
IslamicEducation, 4(1), 86-102. https://doi.org/10.25217/jcie.v4i1.4363

Hasanudin, M., Muntaqo, L., & Wijaya, A. (2020). Konsep Perdamaian Perspektif Al-
Qur"an (Analisis Deskriptif Penafsiran At-Tabari dan Sayyid Qutb). Al-Muntaha
(JurnalKajian Tafsir Dan Studi Islam), 2(2), Article 2.

Islamy, A. (2023). Nalar Sufisme dalam Pengarustamaan Moderasi Beragama di Indonesia.
POROS ONIM:  Jurnal  Sosial Keagamaan, 4(2), Article 2.
https://doi.org/10.53491/porosonim.v4i2.715

Madaniyah, M., & Roza, E. (2024). Kurikulum Merdeka Belajar Dalam pandangan
Perspektif Tujuan Pendidikan Islam. AL-MIKRAJ Jurnal Studi Islam Dan
Humaniora (E-ISSN2745-4584), 4(02), 915-926.
https://doi.org/10.37680/almikraj.v4i02.4969

60 Vol. 17 No. 1, April 2025



Religious Moderation: Integrating Islamic Humanist Values — Ahmad Wahib, Anam Besari

Muhajarah, K. (2022). Menjaga Tradisi Walisongo: Urgensi Moderasi Beragama bagi
Penguatan Kajian Kebangsaan, Keberagamaan dan Tradisi Lokal Bagi Mahasiswa
Perguruan Tinggi. Farabi, 19(2), Article 2. https://doi.org/10.30603/jf.v19i2.3041

Muthmainnah, M. (2021). Konsep Toleransi Beragama Dalam Al-Quran Perspektif Buya
Hamka Dan Thoifur Ali Wafa. Bayan lin-Naas : Jurnal Dakwah Islam, 5(1), Article
1. https://doi.org/10.28944/bayanlin-naas.v5il1.246

Nabilah, W., & Hayah, Z. (2023). Filosofi Kemaslahatan Dalam Aksiologi Hukum Islam
(Telaah Kitab Magashid Syariah). El -Hekam, 7(1), 39—
49.https://doi.org/10.31958/jeh.v7i1.5810

Normalita, A. (2023). Nilai-nilai toleransi hasil akulturasi budaya pada masjid Mantingan
Jepara. Satwika : Kajian llmu Budaya Dan Perubahan Sosial, 7(1), Article 1.
https://doi.org/10.22219/satwika.v7il1.24353

Ramadhan, S. A., Hartati, Z., Muslimah, M., & Fahmi, N. (2023). Mengembangkan Etika
Bermedia Sosial Peserta Didik Melalui Penguatan Materi Ajar Pada Mata Pelajaran
Pai. Murobbi: Jurnal Ilmu Pendidikan, 7(2), Article 2.

JURNAL PARADIGMA | 61



