
p-ISSN: 2406-9787 

e-ISSN: 2723-3480 

 
 

Journal Website: https://ejournal.staimmgt.ac.id/index.php/paradigma 
 

 

Correspondence authors:  

Ahmad Wahib, ahmadwahib556@gmail.com 

 

How to Cite this Article 

Wahib, A., & Besari, A. (2025). Religious Moderation: Integrating Islamic Humanist Values in Building 

Human Existence According to the Perspective of Islamic Education. Jurnal Paradigma, 17(1), 44-61. 

https://doi.org/10.53961/paradigma.v17i1.267 

 

Copyright (c) 2025 Ahmad Wahib, Anam Besari. Jurnal Paradigma is licensed under a 

Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License (CC BY-SA 4.0) 

 

44 

Religious Moderation: Integrating Islamic Humanist Values in Building 

Human Existence According to the Perspective of Islamic Education 
 

Ahmad Wahib1, Anam Besari2 

STAI Ma’arif Magetan, Indonesia 
1ahmadwahib556@gmail.com, 2anamaja2345600@gmail.com 

 

Abstract 

This article aims to offer a solution and material for reflection and evaluation for every 

individualhuman being (especially muslims and Indonesian citizens) regarding the 

various differences that have become natural to God as the Creator., So the hope is to 

be able to become a person who has a relaxed, sincere and tolerant nature towards 

whatever things happen in each person's routine life. Literature review was chosen as 

a research method with a qualitative-descriptive approach in compiling the content of 

the discussion. The results of the research are: Islamic religious law from the past 

until now has always adhered to and provided freedom for every individual human 

being in life, equipped with certain references in its implementation. There are several 

efforts or steps offered towards Islamic humanist values such as emulating the noble 

qualities of Allah Swt (the Creator/God) in life., There is no application of sects or 

castes in any mosque because of equality of rank as servants of God's creation and the 

obligation to uphold justice based on Islamic religious law and the rules enforced in 

each region and need to have the will to analyze all forms of content of the teachings 

prescribed by the Islamic religion to be able to find ibrah or lessons from it. On the 

other hand, even if we look at Islamic education, of course these Islamic humanist 

values can indeed be said to be very much in line with the aims of universal Islamic 

education and in particular the formulation of Indonesian state education, which is 

oriented towards the realm of creed, worship and morals. Furthermore, regarding 

concrete manifestations in the reality of life, one of them can be applied as a basis in 

the realm of education and should be able to be packaged by collaborating with the 

nuances of custom or culture (local wisdom) of each region so that it has the 

implication of creating a more attractive impression and even maximizing the 

achievement of the desired goals, such as the example of the philosophical concept of 

“huma betang” in Central Kalimantan/the Dayak Ngaju tribe which carries three 

essential moral values, namely: a sense of kinship or familiarity with one another, a 

sense of togetherness or shared destiny and a sense of equality or equality of position 

as creatures created by God. 

 

Keyword: Religious Moderation, Islamic Humanist Values, Islamic Education 

https://ejournal.staimmgt.ac.id/index.php/paradigma
mailto:ahmadwahib556@gmail.com
https://doi.org/10.53961/paradigma.v17i1.267
mailto:ahmadwahib556@gmail.com
mailto:anamaja2345600@gmail.com


Religious Moderation: Integrating Islamic Humanist Values – Ahmad Wahib, Anam Besari 

JURNAL PARADIGMA          | 45 

Abstrak 

Tulisan ini bertujuan menawarkan suatu solusi dan bahan refleksi maupun evaluasi 

untuk setiap individu manusia (khususnya umat Islam dan warga negara Indonesia) 

atas beragam perbedaan yangtelah menjadi kodrati Tuhan selaku Sang Pencipta, 

sehingga harapannya mampu menjadi pribadidengan memiliki sifat legowo, ikhlas 

serta toleran pada apa pun hal-hal yang terjadi pada rutinitaskehidupan masing-

masing. Kajian pustaka dipilih menjadi metode penelitian dengan jenis 

pendekatankualitatif-deskriptif dalam menyusun isi pembahasan. Adapun hasil 

penelitian yakni: syari"at agamaIslam sejak dulu hingga saat ini senantiasa teguh 

memerhatikan dan memberikan suatu kebebasan bagisetiap individu manusia ketika 

berkehidupan dengan dilengkapi acuan-acuan tertentu dalampelaksanaannya. 

Terdapat beberapa upaya atau langkah yang ditawarkan pada nilai-nilai humanisIslam 

seperti peneladaan sifat-sifat mulia Allah Swt (Sang Pencipta/Tuhan) di kehidupan, 

tidak adanyaperberlakuaan sekte atau kasta di masjid manapun sebab kesetaraan 

derajat sebagai hamba ciptaanTuhan dan wajibnya menegakkan keadilan berkiblat 

pada syari"at agama Islam maupun aturan yangdiberlakukan di masing-masing 

wilayah serta perlu memiliki kemauan menganalisa segala bentuk isiajaran yang 

disyari"atkan agama Islam berujung mampu menemukan ibrah atau pelajaran darinya. 

Disisi lain, jika dalam tinjauan pendidikan Islam pun, tentu nilai-nilai humanis Islam 

tersebut memangdapat dikatakan telah sangat sejalan dengan tujuan pendidikan Islam 

secara universal serta khususnyarumusan pendidikan negara Indonesia yakni 

beriorentasi pada ranah akidah, ibadah dan akhlak. Lebihlanjut, menyangkut 

perwujudan nyata di realita kehidupan, salah satunya dapat diaplikasikan untukbasis 

ranah pendidikan serta hendaknya mampu dikemas dengan mengkolaborasikan pada 

nuansa adatatau budaya (kearifan lokal) wilayah masing-masing sehingga 

berimplikasi menimbulkan kesan lebihmenarik dan bahkan memaksimalkan 

ketercapaian tujuan yang diinginkan seperti contoh konsepfilosofis huma betang di 

Kalimantan Tengah/suku Dayak Ngaju dengan mengusung tiga esensi nilaimoral 

yakni: rasa kekeluargaan atau keakraban satu sama lain, rasa kebersamaan atau 

senasibsepenanggungan dan rasa kesetaraan atau persamaan kedudukan sebagai 

makhluk ciptaan Tuhan. 
Kata Kunci: Moderasi Beragama, Nilai-Nilai Humanis Islam, Pendidikan Islam 

 

1. PENDAHULUAN 

Berbicara dan menelisik track record (rekam jejak) sejarah yang ada lagi 

masyhur(terkenal) dikalangan internal umat Islam terkait moderasi beragama, maka tentu 

dapatdikatakan bukan lah suatu hal yang baru (Islamy, 2023). Alasan mendasar untuk 

menguatkanstatement (pendapat) yang demikian, yakni di awal kehadiran dan penyebaran 

syari"at agama Islam yang dilakukan oleh Nabi Muhammad Saw selalu saja teguh 

menekankan agar mampumenciptakan dan mengedepankan serta menjunjung tinggi 

persamaan hak maupun kewajibanantar setiap sesama individu manusia tanpa bermaksud 

membeda-bedakan berdasarkan padasudut pandang bahkan tinjauan apa pun itu, selama 

masih di luar konteks keyakinan (akidah)terhadap Sang Pencipta (Allah 

Swt/Tuhan)(Rosyid, 2022). Di sisi lain, syari"at agama Islamsejatinya juga telah 

memberikan sumbangsih berupa penetapan tata kaidah atau tata acuanyang hendaknya 



Ahmad Wahib, Anam Besari – Religious Moderation: Integrating Islamic Humanist Values 

46              Vol. 17 No. 1, April 2025 

wajib untuk dimiliki dan dilakukan oleh setiap masing-masing umat Isla itusendiri ketika 

menjalani rutinitas keseharian di tengah keberagaman yang bersifat kodratiTuhan (memang 

ketetapan Sang Pencipta/Allah Swt), sehingga nantinya tidak akan sampaimemicu gejolak 

konflik berujung memunculkan suatu permusuhan maupun pertikaian(Muhajarah, 2022). 

Bukti konkrit adanya moderasi beragama di syari"at agama Islam tentu dapat 

dilihatpada beberapa ayat yang termuat dalam kitab suci al-Qur"an, contohnya seperti surah 

alHujuratayat13dengangarisbesarnyabermaksuduntukmembentukdanmenciptakansuatupe

mahamanserta kesadaran bagi setiap masing-masing umat Islam agar senantiasa 

tetapmenjalin hubungan persaudaran atau tali silaturahmi yang baik antar satu sama lain 

(seagamamaupun berlainan agama) sebab keberadaan masing-masing saat ini 

dilatarbelakangi berasaldari satu pasangan nenek moyang yang sama yakni Nabi Adam A.S 

dan Siti Hawa (Cahyati &Rizal, 2022). Kemudian dalam surah al-Kafirun ayat 1-6 pun 

secara langsung menunjukkansuatu penegasan kepada setiap masing-masing umat Islam, 

untuk dapat memiliki danmengaplikasikan sikap saling menghargai lagi menghormati atas 

perbedaan yang notabenenyadiyakini merupakan ranah utama, sangat sentral dan sensitif 

serta paling tinggi menurut kacamata semua kalangan individu manusia yakni masalah 

keyakinan (akidah) terhadap Sang Pencipta (Muthmainnah, 2021). Lebih lanjut, dalam 

surah al-Mai"dah ayat 48 juga dapat dikatakan mengindikasikan suatu anjuran yang sangat 

jelas yakni agar selama menjalani roda kehidupan di muka bumi hendaknya wajib mampu 

menampilkan hal-hal yang bernuasa kebaikan untuk sesama penghuninya sebagai wujud 

ketakwaan (ibadah) dan menciptakan keharmonisan (al-khoir hablun min Allah wa al-

nas)(Hasanudin dkk., 2020). 

Tidak hanya sampai disitu saja (bersifat teoritik/nash semata), adapun jika merujuk 

pada seluruh lingkup praktik keseharian Nabi Muhammad Saw yang telah dikisahkan secara 

turun-temurun dan ditulis ke dalam berbagai kitab atau pun buku oleh para umat Islam 

terdahulu hingga sekarang bahkan umat agama lainnya (termasuk salah satunya Sirah 

Nabawiyah dan 100 Tokoh Paling Berpengaruh di Dunia). Tentu semuanya sepakat 

menyatakan bahwasanya beliau semasa hidup telah menunjukkan sikap moderasi beragama  

kepada sesama umat Islam maupun kaum kafir di masa tersebut, contohnya yakni senantiasa 

mengajak serta mengedepankan diskusi atau dialog kepada siapa pun atas problem-problem 

yang tengah diperbincangkan dan ingin ditemukan suatu solusi atau jalan keluarnya 

(termasuk menyangkut perihal akidah/keyakinan dan peperangan)(Faizah & Febrianti, 

2023). Kemudian beliau juga tetap teguh memulai lebih dulu untuk menjalin hubungan baik 

ketika berinteraksi di masyarakat pada setiap wilayah yang disinggahinya serta tidak pernah 



Religious Moderation: Integrating Islamic Humanist Values – Ahmad Wahib, Anam Besari 

JURNAL PARADIGMA          | 47 

sekali pun membeda-bedakan dalam memberikan suatu penghargaan maupun hukuman 

(termasuk untuk anak kandungnya sendiri)(Anwar, 2023). 

Melalui pemaparan sebelumnya, maka dapat dikatakan betapa syari"at agama Islam 

telah sangat memerhatikan eksistensi keberadaan setiap individu manusia selaku makhluk 

ciptaan Tuhan (Allah Swt) dengan tidak menghilangkan semua kebebasannya untuk terus 

ikut mengekspresikan diri dalam menjalani kehidupan di muka bumi (Surawan dkk., 2022). 

Di sisi lain, sejatinya juga memberikan sebuah konotasi bahwa adanya perbedaan bukan 

menjadi suatu penghalang untuk melakukan interaksi maupun kerjasama antar satu sama 

lain dalam urusan melestarikan serta mewujudkan suatu peradaban yang lebih maju 

(Surawan dkk., 2021). Lebih lanjut, terkhusus bagi umat Islam sendiri pun juga dapat 

dikatakan sebagai salah satu bentuk bagian dari pelajaran dan ujian yang Allah Swt berikan 

yakni agar mampu menunjukkan bagaimana semestinya yang harus lagi benar dilakukan 

sehingga tidak sampai membuat masing-masingnya mengurangi derajat ketakwaan atau 

bahkan malah berpaling kepada selain-Nya (Surawan dkk., 2024). 

Maka dari itu, sungguh sangat disayangkan dan begitu keliru jika sampai sekarang 

masih ditemukan adanya oknum maupun kelompok tertentu dikalangan internal umat Islam 

yang menunjukkan sikap selalu saja menganggap benar atas serangkaian tindakan serta 

pendapatnya namun kemudian malah menghalangi, anti, menghina, memusuhi serta 

memerangi sesama umat manusia lain yang berbeda keyakinan bahkan terhadap sesama 

umat Islam itu sendiri. Adapun contoh nyatanya dapat dilihat pada data kasus yang terjadi 

di Indonesia sebagaimana yang diberitakan laman BBC News Indonesia yakni berupa 

pemberhentian pembangunan sekolah Kristen oleh kelompok organisasi umat Islam dan 

warga sekitar yang terjadi di Pare-Pare, Sulawesi Selatan (BBC News Indonesia, 2023). 

Kemudian dalam laman terkini.id yang juga memberitakan polemik perdebatan di kalangan 

dua oknum ustadz yang berselisih paham mengenai pemaknaan surah Asy-Syu"ara hingga 

salah satu diantara keduanya sampai melontarkan kalimat-kalimat sindiran tidak etis 

mencerminkan sebagai seorang cendikiawan dan ahli ilmu agama kepada yang lain, 

berujung membuat kegaduhan di masyarakat Indonesia (Djaman, t.t.). Lebih lanjut, kembali 

merujuk dalam laman voi.id yang mengutip penuturan Islah Nahrawi selaku Direktur 

Eksekutif Jaringan Moderat Indonesia (JMI), mengungkapkan bahwa maraknya 

problematika kasus persekusi dan diskriminasi yang dilakukan oleh oknum maupun 

kelompok umat Islam kepada umat agama lain mulai dari pelarangan peribadatan beserta 

tata ritualnya hingga pelarangan mendirikan tempat ibadah di beberapa wilayah Indonesia 

akhir-akhir ini tentu merupakan suatu hal yang tidak bisa dianggap sepele atau dengan kata 



Ahmad Wahib, Anam Besari – Religious Moderation: Integrating Islamic Humanist Values 

48              Vol. 17 No. 1, April 2025 

lain mesti cepat dicari dan ditentukan jalan keluar menuntaskan yang demikian guna 

menciptakan keharmonisan bahkan memperkuat rasa persatuan antar satu sama lainnya 

(masyarakat Indonesia)(voi.id, 2022). 

Berkaca dari pemaparan sebelumnya, tentu dapat dikatakan sudah sangat-

sangatmemprihatinkan dan memang telah menunjukkan masih belum sepenuhnya sikap 

toleransiditerapkan dirutinitas kehidupan bermasyarakat di Indonesia, sehingga darinya 

tersebut jugatidak dinafikan membuat masing-masingnya akan sampai saling melontarkan 

kata-kata sertamelakukan beragam tindakan di luar batas kewajaran (ekstrem/dzalim) 

bahkan memiculahirnya rasa kebencian, permusuhan dan pertikaian antar oknum maupun 

kelompok ataudengan kata lain bertolak belakang pada tujuan isi ajaran syari"at agama 

Islam yangcenderung menekankan asas-asas kebaikan bersama. Atas dasar ini pula lah yang 

akhirnyamembuat ketertarikan peneliti untuk menguak lagi mendeskripsikan secara 

mendalam,bagaimana seyogyanya pengamalan konteks atau poin-poin isi ajaran syari"at 

agama Islamsesuai porsi tempatnya ketika menjalani rutinitas kehidupan melalui satu 

tulisan ilmiah. Alhasil, diharapkan kedepannya nanti mampu memberikan sumbangsih 

berupa pemahaman yang utuh serta menyeluruh kepada khalayak masyarakat umum 

(terkhusus umat Islam) di  Indonesia dalam memaknai arti suatu perbedaan guna mencapai 

cita-cita sebagaimana yang diinginkan oleh Allah Swt dan Nabi Muhammad Saw serta para 

pendiri-pendiri bangsa Indonesia itu sendiri. 

 

2. METODE 

Studi kepustakaan (library research) sebagai metode penelitian dengan tahap 

pencaraian maupun informasi bersumber dari data primer yakni artikel (tulisan) ilmiah, 

bukubuku dan narasi-narasi serta data sekunder yakni pendapat para ahli atau pakar dan lain 

sebagainya. Selanjutnya peneliti mengambil sebuah langkah analisis menyesuaikan pada 

rujukan yang diambil guna menyikapi dan melengkapi isi hasil serta pembahasan penelitian 

ini, kemudian dikaji secara mendalam hingga menemukan satu kesimpulan akhir dengan 

dirangkai melalui kata-kata agar mudah dipahami khalayak umum. 

 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Memberikan kebebasan bagi setiap individu manusia 

(memanusiakanmanusia/humanisme), merupakan salah satu poin dedikasi dan spirit yang 

senantiasaditerapkan dan digaungkan dalam syari"at agama Islam memang dapat dikatakan 

sudah tidakdiragukan lagi (Anshari dkk., 2023). Terdapat alasan untuk menguatkannya; 



Religious Moderation: Integrating Islamic Humanist Values – Ahmad Wahib, Anam Besari 

JURNAL PARADIGMA          | 49 

Pertama merujukpada arti dari kata “Islam” yang mana dapat diartikan dan dipahami berupa 

“keselamatan”.Maksudnya harus mau lagi mampu memberikan rasa tenang, damai, aman 

serta harmonis bagikeseluruhan aspek kehidupan individu umat manusia (termasuk umat 

Islam itusendiri)(Anwar dkk., 2023). Kedua, memiliki misi atau tujuan agar hendaknya 

menciptakan suatu keserasian hubungan pada dua ranah sentral kehidupan yakni dikenal 

dengan istilahhablun min Allah dan hablun min al-Nas. Maksudnya ketika menjalani 

rutinitas kehidupanharus mau dan mampu menjalin lagi menerapkan keseimbangan dengan 

tidak melupakankeberadaan Tuhan selaku Sang Pencipta yang dilakukan dengan cara 

mengingat-Nya(beribadah) dan tetap menjaga keberlangsungan ekosistem yang digunakan 

dengan carabergaul kepada sesama individu umat manusia di kancah peradaban permukaan 

bumi yangditempatinya selama ini (Sakiratuka dkk., 2023). Ketiga, diutusnya Nabi 

Muhammad Sawsebagai rahmat bagi seluruh semesta alam. Maksudnya keberadaan beliau 

tersebut selainberstatus menjadi perantara penyebaran syari"at agama Islam yang membawa 

perubahan ke arah lebih baik dengan kembali hanya menyembah dan mentaati Allah Swt, 

juga merupaka satu bentuk representasi pelajaran yang sejatinya menandakan lagi 

menekankan agar dalam kehidupan harus dilandasi rasa kasih sayang serta jangan sampai 

sesekali berani menunjukkan serangkaian perilaku yang hasil akhirnya malah cenderung 

berpotensi memicu terjadi perpecahan atau konflik dan pertikaian yang akan membawa 

pada kehancuran bagi masingmasing (Darmayanti & Maudin, 2021).  

Tidak hanya berhenti sampai di situ saja, jika ditinjau dan ditelisik serta 

dianalisispada setiap aspek-aspek maupun sendi-sendi ajaran yang ada dalam syari"at 

agama Islam,maka tentu dapat dikatakan keseluruhan isinya sebagian banyak memang 

betul-betul telahmenyebutkan, mengedepankan dan mengusung serta menjunjung tinggi 

nilai-nilaikemanusiaan (memanusiakan manusia/humanisme). Adapun dalam bahasan 

tulisan kali ini,peneliti klasifikasikan pada beberapa ranah atau poin-poin sentral berikut: 

3.1. Sifat al-Rahman dan al-Rahim Allah Swt sebagai Salah Satu Acuan Menjalani 

Kehidupan 

Berpijak pada penggalan surah al-Baqarah ayat 256 yang berbunyi “laa ikraa 

ha fiddin…” dan penggalan hadits masyhur (terkenal) diseluruh kalangan internal umat 

Islamyang berbunyi “innama a"malu bin niat…”, tentu dapat dikatakan bahwasanya 

ajaran syari"atagama Islam telah betapa kompleks memerhatikan suatu kebebasan bagi 

setiap individu umatmanusia secara universal (menyeluruh)(Arisah dkk., 2022). Hal ini 

terlihat dari kaitanpenggalan ayat dan hadits tersebut, merujuk pada kehendak masing-

masing individu manusiayang notabenenya menjadi ranah sangat sentral atau bisa juga 



Ahmad Wahib, Anam Besari – Religious Moderation: Integrating Islamic Humanist Values 

50              Vol. 17 No. 1, April 2025 

dikatakan terlampau sensitive dalam menentukan siapa, bagaimana dan seperti apakah 

sosok Tuhan (Sang Pencipta) yangmemang berhak lagi patut diyakini serta disembah 

(Bangsawan & Yusuf, 2024). Di sisi lain,dalam ajaran syari"at agama Islam pun dari 

segi diterimanya serangkaian peribadatan yangtelah dikerjakan oleh para pemeluknya 

(umat Islam), tidak dilihat pada seberapa banyakamaliyah/ibadah maupun rupa serta 

hal-hal lain yang melekat dengan diri si pelakunya sepertiharta kekayaan dan 

kedudukan, melainkan tertuju lagi terletak pada kesungguhan atauketulusan hati 

masing-masing ketika melakukan yang demikian (al-Mujtahid dkk., 2022). 

Lebih lanjut dengan merujuk pemaparan sebelumnya, jelas dapat dikatakan 

bahw Allah Swt (Sang Pencipta/Tuhan) dalam syari"at agama Islam memang betul-

betul tidak pernah sama sekali menujukkan serta melakukan tindakan diskriminatif 

kepada siapapun 

makhluk yang telah Ia ciptakan, meskipun pada realitanya ada sebagian dari mereka 

yang tidak pernah beriman kepada-Nya (Nurhidin, 2021). Adapun wujud nyata atas hal 

demikian,tentu dapat dilihat dari setiap segi kebaikan (amaliyah/peribadatan) maupun 

keburukan(maksiat/dosa) yang dilakukan selama menjalani kehidupan yang sudah 

pasti akan dibalasoleh-Nya ketika di dunia hingga di akhirat kelak (Achmad, 2022). 

Padahal jika Allah Swtmenghendaki langsung terjadi adanya perbedaan serta 

pembatasan bagi yang beriman maupunyang tidak beriman dalam memberikan rahmat 

dan kasih sayang-Nya di dunia, dapatdikatakan sudah tentu sangat-sangat bisa untuk 

dilakukan oleh-Nya. Akan tetapi, perlakuantersebut sejatinya bukan termasuk 

mencerminkan pada ranah sifat-sifat sebagai Sang Pencipta(Tuhan) apabila sampai 

diwujudkan serta akan memicu lahirnya problem berupaketidakpuasan dan 

ketidakterimaan antar sesama makhluk yang diciptakan seperti 

munculnyakalimat/justifikasi yang mengindikasikan bahwa Sang Pencipta (Tuhan) 

ternyata memangbenar-benar tidak adil dan tidak memberikan kesempatan untuk 

bertaubat (kembali berimankepada-Nya)(Hakim, 2022). 

Maka dari itu, seyogyanya jika kita selaku hamba (umat Islam) yang memang 

telah meyakini akan eksistensi keberadaan Sang Pencipta (Allah Swt) selaku Tuhan, 

tentu sungguh keliru dan sangat tidak etis terus-menerus menunjukkan sikap membeda-

bedakan suatu oknum maupun kelompok yang seagama bahkan terlalu berlebihan 

menjaga jarak dengan yang berlainan agama disebabkan berbeda pandangan atau 

pendapat terhadap sesuatu dan keyakinan kepada Sang Pencipta serta didorong adanya 

rasa takut jika tetap berinteraksi secara berlebihan nantinya malah akan menjadi salah 



Religious Moderation: Integrating Islamic Humanist Values – Ahmad Wahib, Anam Besari 

JURNAL PARADIGMA          | 51 

satu penyebab melunturkan pemahaman keagamaan yang telah dipelajari dan diyakini 

selama ini (Latifah dkk., 2023). Adapun alas an kuat mengapa dikatakan demikian, 

yakni secara tidak langsung umat Islam mencerminkan suatu bentuk pengingkaran 

pada konsep hablun min al-nas dalam syari"at agama Islam yang mengharuskan agar 

dapat memiliki lagi memelihara jalinan hubungan yang baik terhadap sesama makhluk 

ciptaan Tuhan (Allah Swt)(Hasan & Ansori, 2024). Lebih dari itu, adanya rasa takut 

tersebut pun dapat dikatakan juga secara tidak langsung telah menampilkan satu sikap 

tercela yakni su"udzan di keseharian masing-masing dan bahkan ikut mengambil kuasa 

Tuhan (Allah Swt) yang berwenang untuk memberikan suatu hidayah maupun 

sebaliknya (Yatasha dkk., 2023). 

Langkah yang baik lagi benar untuk dilakukan bagi setiap umat Islam dengan 

berkiblat dan sebagai bentuk peneladanan pada sifat yang ditunjukkan oleh Allah Swt 

selaku Sang Pencipta/Tuhan serta telah dianjurkan dalam al-Qur"an maupun hadits, 

yakni tetap senantiasa harus mau secara sadar berinteraksi, bekerja sama dan menjaga 

hubungan yang baik terhadap satu sama lain yang seagama dan berlainan agama. 

Adapun ketika dalam praktiknya nanti malah didapati suatu perbedaan pendapat atau 

pandangan atas sesuatu yang berkaitan dengan ranah paham keagamaan maupun sosial, 

maka selama yang demikian sifatnya baik dan tidak ada unsur diskriminatif bagi 

sebagian maupun seluruh lapisan masyarakat, hendaknya mengedepankan 

pengambilan sikap yang legowo (lapang dada), mawas diri dan toleran. Kemudian jika 

terdapat kekeliruan yang berpotensi mengakibatkan meruginya suatu oknum maupun 

kelompok, maka hendaknya dapat langsung diadakan kegiatan diskusi atau dialog 

ilmiah dan pemberian nasehat-nasehat guna bertujuan sebagai wadah identifikasi dan 

klarifikasi yang jelas serta berujung memperoleh jalan keluar atas hal tersebut. Alhasil, 

buah darinya pun juga membuat masing-masingnya tidak langsung bersikap acuh tak 

acuh berlepas diri seakan-akan bukan merupakan tanggung jawab bersama atau dengan 

kata lain dapat dikatakan melupakan isi syari"at agama Islam yakni membiarkan 

bebasnya kemungkaran untuk meraja lela di muka bumi.   

3.2. Tidak Adanya Sekte atau Kasta di Dalam Masjid Manapun 

Penyamarataan derajat kedudukan seluruh umat manusia sebagai salah satu 

makhluk/hamba ciptaan Sang Pencipta/Tuhan (Allah Swt), merupakan contoh aspek 

pentingyang selalu saja tak henti-hentinya terus digaungkan lagi diterapkan dalam 

syari"at agamaIslam mulai sejak zaman diutusnya Nabi Muhammad Saw menjadi 

Rasul hingga akhirkehidupan di muka bumi dengan maksud menghentikan 



Ahmad Wahib, Anam Besari – Religious Moderation: Integrating Islamic Humanist Values 

52              Vol. 17 No. 1, April 2025 

beranekaragam perlakuan 

semenamena(negatif)seorangoknummaupunkelompokyangsemena-

menakepadaseorang oknum maupunkelompok lain sebab memiliki kuasa berupa 

kedudukan, kekayaan, kekuatan serta lain sebagainya (Ramadhani & Setyoningrum, 

2023). Bukti nyatanya, tentu dapat dilihat daripelaksanaan ibadah shalat secara 

berjama"ah di masjid yang rutin dilakukan oleh setiap umatIslam dengan tidak adanya 

unsur atau niat membeda-bedakan perlakuan antara si kaya dan simiskin, pejabat dan 

bukan pejabat, atasan dan bawahan serta bahkan yang selalu taat maupunyang selalu 

bermaksiat (Normalita, 2023). Di sisi lain, masing-masingnya diberikan 

suatukebebasan dalam memilih lagi menentukan di mana saja masjid dan posisi atau 

shaf shalatdengan sesuai batas ketentuan, siapa yang duluan datang serta kemampuan 

hafalan qur"anyang dimiliki (Dani & Mukti, 2023). Kemudian untuk masalah pakaian 

yang digunakandalam ibadah shalat, masing-masingnya pun diberikan suatu kebebasan 

memilih bagaimanatipe, model dan coraknya dengan syarat tetap harus merujuk 

ketentuan yang telah ditetapkandalam syari"at agama Islam yakni mampu menutup 

aurat (Shodiq, 2022). Lebih lanjut, dimasjid juga pun dapat bebas dipergunakan bagi 

siapa saja (termasuk yang berlainan agama) selama memerhatikan aturan yang 

ditetapkan seperti sebagai tempat singgah melepas penat atau lelah ketika melakukan 

perjalanan yang jauh maupun salah satu pilihan wisata atau wahana refreshing 

bernuansa religi (Maulana, 2023). 

Merujuk pemaparan sebelumnya, jelas dapat dikatakan betapa syari"at agama 

Islammengajarkan lagi menegaskan kepada umat Islam agar hendaknya tidak memiliki 

rasa, niatdan prasangka di dalam hati maupun pikiran seolah-olah lebih baik atau 

unggul ketimbangorang lain yang ikut hidup berdampingan pada keseharian sebab akan 

berpotensimenimbulkan munculnya sifat tercela seperti riya, ujub, sum"ah dan 

takabur. Di sisi lain,terdapat tuntutan bagi masing-masingnya untuk memahami bahwa 

setiap hal yang dimilikidan didapat dengan cara yang halal lagi baik meskipun tidak 

semewah orang lain membuatkurang percaya diri atau minder, sebab yang demikian 

sejatinya tetap boleh digunakan dalammenjalankan suatu ibadah kepada Sang 

Pencipta/Tuhan (Allah Swt). Lebih lanjut, seyogyanyasebisa mungkin harus mampu 

sejak dini terus-menerus melatih diri untuk meninggalkan sifategoisme, fanatisme dan 

intoleran kepada yang seagama maupun berlainan agama dengandalih berbeda 

pandangan atau pendapat atas sesuatu yang berkaitan pada paham tertentu dibidang 

keagamaan dan keyakinan. Alhasil, buahnya nanti pun akan mampu membuka matahati 



Religious Moderation: Integrating Islamic Humanist Values – Ahmad Wahib, Anam Besari 

JURNAL PARADIGMA          | 53 

secara lebar-lebar untuk menumbuhkan kepekaan dan naluri sosial serta 

memahamiesensi lagi tugasnya sebagai seorang hamba maupun tujuan syari"at agama 

Islam. 

3.3. Menegakkan Keadilan dengan Kiblat Berupa Syari’at Agama Islam dan Aturan 

Hukum yang Berlaku di Masing-Masing Wilayah 

Berkaca pada “Piagam Madinah” yang telah dirumuskan, ditetapkan dan 

disepakatisecara bersama-sama oleh Nabi Muhammad Saw dan masyarakat yang 

tinggal kota Yatsrib(sekarang Madinah) untuk menjamin suatu kenyamanan, keamanan 

serta keharmonisanmenjalani rutinitas kehidupan kala itu. Tentu dapat dikatakan juga 

menjadi salah satu buktikonkrit bahwasanya syari"at agama Islam mengajarkan agar di 

mana pun umat Islam berada,dituntut harus memiliki sifat lebih peka dalam 

memerhatikan lagi memahami bagaimanakondisi perilaku maupun tujuan yang 

dikehendaki masyarakat sehingga keberadaan 

masingmasingnya(umatIslam)tidakberpotensimerugikanataubahkanmalahsampaimenj

adisuatuancamanbagiparaoknummaupunkelompokdarimerekayanglebihdulutinggaldi

wilayahtersebut(Hamid&Damanhuri,2024).Disisilain,sebagaiwujudrefresentasikesada

randankeikhlasanmau menampilkan sikap menghargai serta menghormati orang-orang 

yang ikuthidup berdampingan di keseharian dengan tidak senantiasa memaksakan 

kehendak pribadimaupun kelompok tertentu yang akhirnya berimplikasi melupakan 

untuk merujuk lagi mengutamakan asas-asas dalam syari"at agama Islam, aturan 

hukum yang berlaku dan kebaikan (ke-maslahatan)bersama. Alhasil, yang demikian 

membuat munculnya sifat tercela seperti dzalim (penindasan hingga pembunuhan) 

terhadap satu sama lainnya (Hamid & Damanhuri, 2024).  

Lebih lanjut, esensi lain dari ajaran syari"at agama Islam dan “Piagam 

Madinah” yakni mengajarkan lagi menegaskan umat Islam agar dalam keseharian juga 

wajib senantiasa mengedepankan kegiatan musyawarah ketika dihadapkan dengan 

beragam problem atau masalah yang kecil maupun besar, sebab dengan adanya hal 

tersebut secara tidak langsung akan menjadi salah satu ajang menjalin dan memupuk 

tali silaturahmi serta bentuk toleransi menampung seluruh gagasan atau pendapat 

berdasarkan pada sudut pandang masing-masing guna menuntaskan dan memperoleh 

jalan keluar atasnya (Zainuri, 2021). Adapun dalam menetapkan keputusan akhir 

nantinya pun tentu harus menyesuaikan pada kepentingan bersama, sehingga tidak 

diperkenankan tetap memaksakan harus mutlak merujuk syari"at agama Islam jika 

yang demikian malah berpotensi membuat kerusakan (ke-mudharatan) bagi sebagian 



Ahmad Wahib, Anam Besari – Religious Moderation: Integrating Islamic Humanist Values 

54              Vol. 17 No. 1, April 2025 

oknum maupun kelompok tertentu (Aisyah dkk., 2023). Maka dari itu, perlunya untuk 

mampu mau dengan ikhlas menerima dan merujuk pada rentetan aturan serta hal apa 

pun yang diberlakukan di masyarakat sebagai tuntutan masing-masingnya. Alhasil, 

buahnya akan menepis lagi mencegah tumbuh suburnya suatu pemikiran dan kehendak 

yang hanya meninjau baik menurut satu sisi semata seperti yang terjadi selama ini di 

realita kehidupan serta beralih memilih pada yang memang baik secara tinjauan 

menyeluruh (Yusoff dkk., 2021). 

Merujuk pemaparan sebelumnya, sebagai umat Islam sudah seyogyanya 

mampu lebih bijaksana dalam menjalani kehidupan sebab konotasi salah satu tujuan 

yang dikehendaki oleh syari"at agama Islam senantiasa condong untuk memberikan 

lagi menciptakan suatu kedamaian dan keadilan bagi setiap individu manusia. Maka 

dari itu, meskipun menjadi kelompok mayoritas di satu wilayah atau tempat, bukan 

berarti bebas melupakan hak-hakkelompok minoritas dengan melakukan sikap tercela 

yakni seperti diskriminasi dan merasa angkuh atas yang demikian. Adapun jika menjadi 

kelompok minoritas, tentu jangan sampai juga sekali-kali berani berniat dan 

menampilkan segala sesuatu yang tidak mencerminkan selayaknya umat Islam yang 

baik sebab apabila hal tersebut terwujud pada realita kehidupan pasti sedikit banyak 

akan mendapatkan respon negatif atau tidak mengenakkan serta memicu memunculkan 

suatu pertikaian serta bahkan permusuhan yang sifatnya nanti malah merugikan umat 

Islam itu sendiri. Di sisi lain, tuntutan memiliki sikap lebih bijaksana, tentu harus 

diterapkan bagi setiap individu manusia sehingga tidak hanya dikhususkan pada oknum 

maupun kelompok tertentu semata. Hal ini secara langsung juga bermaksud dan 

bertujuan mengajarkan lagi memberikan pemahaman, agar masing-masing menyadari 

bahwa selama menjalani hidup di muka bumi sejatinya memerlukan sumbangsih dari 

berbagai pihak sehingga tidak dapat dilalui ketika dalam diri pribadinya tersebut 

senantiasa memiliki sifategoisme, fanatisme dan intoleran. 

3.4. Ibrah  atau Pelajaran dari Adanya Syari’at Sedekah, Infaq, dan Zakat di 

Kehidupan 

Merujuk pada keseluruhan isi ajaran syari"at agama Islam sebagaimana 

yangdisebutkan dalam al-Qur"an maupun hadits, maka sejatinya dapat dikatakan 

selainmenghendaki agar umat Islam mampu melaksanakannya dengan sebaik mungkin 

di rutinitaskehidupan, namun dituntut perlu juga dapat memahami jika masing-masing 

ajaran tersebutmemiliki suatu maksud, ibrah dan esensi tertentu sehingga membuatnya 

sampai masuk padaranah yang disyari"atkan (Muhyiddin dkk., 2021). 



Religious Moderation: Integrating Islamic Humanist Values – Ahmad Wahib, Anam Besari 

JURNAL PARADIGMA          | 55 

Adapun ditinjau secara umum, jawaban untuk yang demikian yakni mendidik 

dan membentuk umat Islam menjadi pribadi yang senantiasa beriorentasi untuk mau 

dengan sadar lagi ikhlas mencintai dan mengerjakan hal-hal yang sifatnya bernuansa 

kebaikan bahkan meninggalkan yang sifatnya bernuansa keburukan menurut kacamata 

syari"at agama maupun aturan sosial bermasyarakat (Nabilah & Hayah, 2023). 

Sedangkan ditinjau secara khusus, maka jawabannya menyesuaikan pada konteks apa 

yang ditekankan dan dituju dalam ajaran syari"at agama Islam (akidah, ibadah dan 

akhlak), contohnya seperti sedekah, infaq dan zakat yang berkonotasi menginginkan 

tumbuhnya rasa peduli, belas kasih serta sayang terhadap sesama individu manusia 

(segama maupun berlainan agama) dibuktikan dengan wujud nyatanya berupa sikap 

saling berbagi tanpa pamrih dari mulai keperluan primer dan sekunder hingga tersier 

(Saputra, 2022).  

Lebih lanjut, dengan menelaah lebih dalam dari adanya syari"at sedekah, infaq 

dan zakat ini pun sejatinya selain mengendaki umat Islam dapat berbagi kepada sesama 

individu manusia, namun juga mengajarkan lagi menegaskan agar setiap apa pun yang 

telah dimiliki dan menjadi kelebihan selama berkehidupan seyogyanya harus dapat 

senantiasa disyukur serta dimanfaatkan ke suatu hal yang bernuansa kebaikan dan 

bukan malah dialihkan ke suatu hal yang bernuansa keburukan bagi diri sendiri bahkan 

orang di sekitar masing-masing. Di sisi lain, umat Islam pun dituntut dapat mampu 

menyadari dan ikut merasakan bagaimana rasa pahitnya jika hidup berada dalam 

kategori belum menguntungkan, sebab alur roda kehidupan sewaktu-waktu berubah 

drastis tidak sesuai keinginan masing-masing. Alhasil, akhirnya nanti menumbuhkan 

kesadaran mau ikhlas meringankan beban orang lain serta tidak berimplikasi 

menimbulkan sikap tercela seperti sombongdan tabzir atau menghambur-hamburkan 

harta yang dimiliki saat ini. Adapun terkhusus bagi umat Islam yang mendapatkan 

sedekah, infaq dan zakat, hendaknya juga sebisa mungkin jangan sampai terlena atas 

hal tersebut kemudian malah memilih berdiam diri dengan bermalas-malasan untuk 

merubah kehidupan ke arah yang lebih baik dari sebelumnya atau bahkan malah 

melakukan tindakan tercela yakni mencuri serta menepis anggapan bahwa Allah Swt 

(Sang Pencipta/Tuhan) tidak memberikan keadilan-Nya pada setiap makhluk yang Ia 

ciptakan. 

3.5. Moderasi Beragama Untuk Mengintegrasikan Nilai-Nilai Humanis Islam dalam 

Membangun Keberadaan Manusia Menurut Perspektif Pendidikan Islam 



Ahmad Wahib, Anam Besari – Religious Moderation: Integrating Islamic Humanist Values 

56              Vol. 17 No. 1, April 2025 

Secara tinjauan dari perspektif pendidikan Islam, nilai-nilai humanis yang 

telahdipaparkan sebelumnya (poin pembahasan 3.1-3.4) dapat dikatakan memang 

sangat jelas sejalan dengan orientasi tujuan isi ajaran syari"at agama Islam secara 

universal maupun khususnya sebagaimana rumusan yang juga ditetapkan oleh negara 

Indonesia yakni mengacu pada tiga aspek utama seperti basis akidah, ibadah dan akhlak 

(Madaniyah & Roza, 2024). Untuk itu, peneliti menyatakan suatu asumsi logis bahwa 

ada atau tidaknya penggaungan konsep spirit moderasi beragama pun, sejatinya jika 

setiap individu umat Islam mau sadar dan ikhlas berkeinginan mempelajari lagi 

mengkaji dengan lebih dalam atas keseluruhan isi ajaran syari"at agama Islam tentu 

menemukan banyak asas-asas yang mengindikasikan tuntutan dan tanggung jawab 

masing-masing agar senantiasa mampu ekstra giat menunjukkan kemaslahatan serta 

menghindari dan bahkan menghapus ke-mufsadatan di serangkaian rutinitaskehidupan 

berkiblat pada esensi “Islam merupakan suatu agama rahmatan lil ‘alamiin” (Safiq 

dkk, 2024). 

Terkait masalah perwujudan atau refresentasi dalam menanamkan dan 

menumbuhsuburkan nilai-nilai humanis Islam untuk membangun keberadaan manusia 

sebagai satu bentuk dukungan menggaungkan konsep spirit moderasi beragama dengan 

berkaca padapemaparan sebelumnya (poin pembahasan 3.1-3.4), tentu dapat dilakukan 

oleh siapa saja yangmemiliki suatu kewenangan dan tanggung jawab atasnya yakni 

mulai dari pihak lembagamaupun kalangan masyarakat umum (khususnya umat Islam) 

seperti contohnya melalui basispendidikan (termasuk juga nuansa pendidikan 

Islam)(Ramadhan dkk., 2023). Adapun jikaberbicara mengenai mekanisme dan 

rentetan hal lainnya pun, seyogyanya dapat puladisesuaikan dengan merujuk kondisi 

serta mengadopsi lagi mengaitkan adat atau budaya(kearifan lokal) di wilayah masing-

masing yang telah dilestarikan dan memiliki kesamaan tujuannya pada konsep 

moderasi beragama.  Alhasil, kesan yang diterima nantinya tidak menimbulkan suatu 

sifat kekakuan atau akan lebih menggairahkan bagi para individunya (termasuk para 

peserta didik)(Kamila & Astuti, 2024).  

Huma Betang, merupakan salah satu dari sekian banyak hasta dan karya murni 

ranah adat atau budaya (kearifan lokal) yang ada di wilayah Indonesia, sebab dibuat 

oleh masyarakat Kalimantan (khususnya Kalimantan Tengah/suku Dayak Ngaju) 

dengan wujudnya berupa konsep filosofis yang diambil dengan merujuk pada rentetan 

rutinitas mekanisme kehidupan yang dilakukan dan ditunjukkan di dalam suatu rumah 

khas wilayah tersebut mulai sejak dulu hingga saat ini yang eksistensinya tetap 



Religious Moderation: Integrating Islamic Humanist Values – Ahmad Wahib, Anam Besari 

JURNAL PARADIGMA          | 57 

senantiasa dilestarikan serta telah menjadi jati diri yang seyogyanya wajib untuk 

melekat pada setiap masing-masing masyarakatnya (terkhusus bagi suku Dayak Ngaju) 

di mana pun berada (Tumbol & Wainarisi, 2023). Terdapat beberapa esensi nilai-nilai 

moral yang termuat dalam konsep filosofis huma betang, yakni: pertama, rasa 

kekeluargaan atau keakraban satu sama lain. Maksudnya, mampu menanggalkan segala 

ragam perbedaan sesuai batas koridor yang dimiliki berimplikasi memicu lahirnya 

nuansa harmonisasi multikultural (kerap dikenal dengan istilah bahasa setempat/Dayak 

Ngaju yakni “oloh atau uluh itah kia”). kedua, rasa kebersamaan atau senasib 

sepenanggungan. Maksudnya, mampu lebih peka untuk merasakan bagaimana kondisi 

yang dihadapi masing-masing berimplikasi memicu lahirnya sifat belas kasih sayang 

dantolong-menolong serta ketiga, rasa kesetaraan atau persamaan kedudukan sebagai 

makhlukciptaan Tuhan. Maksudnya, mampu menghindari bahkan menghentikan sikap 

untuk terussenantiasa berpegang teguh pada suatu kekuasaan maupun harta yang 

dimiliki berimplikasimenekan lahirnya sifat sombong atau malah sampai berani 

semena-mena serta meremehkansatu sama lain di rentetan rutinitas mekanisme 

kehidupan (Kecana & Gofur, 2023).  

Merujuk pada esensi nilai-nilai konsep filosofis huma betang di 

pemaparansebelumnya, maka dapat dikatakan bahwa orientasi tujuan yang 

dikehendaki sejalan dengannilai-nilai humanis Islam (poin pembahasan 3.1-3.4) yang 

masuk pada sub-bagian konsepspirit moderasi beragama yakni memberikan penekanan 

serta pemahaman bagi setiap individumanusia agar mampu menghargai lagi 

menghormati segala ragam perbedaan yang telahterjadi antar satu sama lainnya di 

rentetan rutinitas mekanisme kehidupan. Maka dari itu,perlu digaris bawahi bahwa 

pengaitan atau pengkolaborasian dua konsep yang demikianbukan hanya bermaksud 

mengunggulkan satu sisi semata atau bahkan malah sampaimengganti yang telah ada 

tersebut, akan tetapi harus wajib saling melengkapi sehinggaberimplikasi 

memaksimalkan terwujudnya ketercapaian tujuan yang diinginkan secara bersama-

sama serta berkesinambungan pada basis pendidikan (termasuk juga nuansa pendidikan 

Islam). Berikut peneliti tawarkan beberapa contoh nyata yang seyogyanya mampu 

untuk dilakukan oleh pemerintah setempat, lembaga pendidikan (para pendidik, tenaga 

pendidik dan warga sekolah), orang tua maupun kalangan masyarakat umum dalam 

partisipasinya ikut mengelola serta menyukseskan kedua konsep tersebut (huma betang 

dan nilai-nilai humanis Islam poin pembahasan 3.1-3.4 yang masuk pada sub-bagian 



Ahmad Wahib, Anam Besari – Religious Moderation: Integrating Islamic Humanist Values 

58              Vol. 17 No. 1, April 2025 

konsep spirit moderasi beragama) agar nantinya dapat teraplikasikan yakni sebagai 

berikut: 

a. Memasukkan konsep filosofis huma betang dengan dipadukan nilai-nilai 

humanisIslam (poin pembahasan 3.1-3.4) yang masuk pada sub-bagian konsep 

spirit moderasi beragama pada kurikulum maupun materi ajar yang telah ditetapkan 

dan akan diterapkan di keluarga, sekolah, perguruan tinggi hingga masyarakat; 

b. Aktif mengadakan seminar atau sosialisasi terkait hubungan antara konsep 

filosofishuma betang dan nilai-nilai humanis Islam (poin pembahasan 3.1-3.4) 

yang masukpada sub-bagian konsep spirit moderasi beragama dengan secara 

berkala atau rutin; 

c. Orang tua, pendidik maupun masyarakat mampu bersama-sama senantiasa saling 

konsisten menunjukkan sikap teladan sebagaimana yang termuat dalam konsep 

filosofis huma betang dan nilai-nilai humanis Islam (poin pembahasan 3.1-3.4) 

yang 

masuk pada sub-bagian konsep spirit moderasi beragama kepada antar satu sama 

lainserta bagi para peserta didik (anak-anaknya) seperti contoh ketika ingin 

memutuskansuatu permasalahan tertentu harus didahului dengan kegiatan 

musyawarah sebelummemufakatkan keputusan (misalnya penentuan sekolah 

lanjutan dan jodoh) serta;  

d. Secara sadar dan ikhlas senantiasa mengevaluasi serta merefleksi segala fenomena 

yang tengah terjadi di rentetan mekanisme kehidupan dengan mengaitkannya pada 

konsep filosofis huma betang dan dipadukan nilai-nilai humanis Islam yang 

masukpada sub-bagian konsep spirit moderasi beragama. Contohnya seperti 

tetapberinteraksi kepada sesama yang seagama meskipun berbeda sudut pandang 

atassesuatu hal (misalnya jumlah raka"at shalat tarawih dan pembacaan do"a qunut 

ketikashalat shubuh maupun lain sebagainya) serta mengunjungi sanak keluarga 

maupuntetangga yang berbeda agama ketika perayaan hari-hari besar mereka tanpa 

harusdibarengi embel-embel berupa: “isyarat bahkan kata atau kalimat 

selamatbegini…dan begitu…” bagi masing-masingnya (hendaknya bisa diniatkan 

hanyasebagai bentuk upaya atau cara dalam ranah menyambung lagi 

mengkokohkan talisilaturahmi dan keakraban).   

 

 

 



Religious Moderation: Integrating Islamic Humanist Values – Ahmad Wahib, Anam Besari 

JURNAL PARADIGMA          | 59 

4. KESIMPULAN 

Moderasi beragama merupakan gagasan yang dicetuskan, digaungkan dan 

dilaksanakan dengan kehendak utama yakni memposisikan tetap teguhnya sikap 

menghargaiserta menghormati keberadaan setiap individu manusia dengan 

menyampingkan beragam jenis perbedaan yang melekat pada diri masing-masingnya. 

Perwujudan yang demikian tentu tidak semudah membalikkan kedua telapak tangan, sebab 

untuk menyamakan lagi menyatukan pola pikir dan sikap memerlukan suatu langkah atau 

upaya khusus lebih ekstra. Adapun tawaran berupa solusi menuntaskan yang demikian 

mulai sejak dulu hingga sekarang, sejatinya telah diberikan syari"at agama Islam yang 

termuat pada keseluruhan isi ajarannya yakni salah satunya melalui pembentukan kesadaran 

dalam diri masing-masing (khususnya umat Islam) akan adanya nilai-nilai humanis Islam 

seperti contohnya peneladaan sifat-sifat mulia Allah Swt selaku Sang Pencipta/Tuhan di 

rutinitas keseharian. Sehingga jika sewaktuwaktu berani berniat meninggalkannya bahkan 

teraplikasi pada kenyataan, maka secara tidak langsung meniadakan keberadaan-Nya atau 

dengan kata lain keimanan yang dimiliki hanyasampai sebatas ucapan lisan semata saja. Di 

sisi lain, perlu juga dituntut senantiasa melatihdiri agar dapat memahami maksud, ibrah dan 

esensi dari tujuan dibuatnya tempatmenjalankan peribadatan yang di dalamnya mengusung 

lagi memandang kesetaraan derajatbagi setiap individu manusia. Kemudian, tetap teguh ikut 

andil menegakkan keadilanberlandaskan pada syari"at agama Islam maupun aturan yang 

berlaku di masing-masingwilayah dengan catatan apa pun keputusan yang ditetapkan 

didahului adanya dialog(musyarawah) dan hasilnya memberikan dampak positif berupa 

kebaikan bersama. Lebihlanjut, hendaknya pun dapat mampu aktif menganalisa bahwa 

setiap isi ajaran pada syari"atagama Islam sejatinya senantiasa mengajak umat pemeluknya 

untuk gemar menciptakankebaikan dan mencegah keburukan, sepeti contohnya menjalin 

dan menjaga erat keutuhanhubungan tali silaturahmi kepada antar sesama individu manusia. 

Merujuk pada tinjauan pendidikan Islam, maka keterkaitan nilai-nilai humanis Islamyang 

ada tersebut sejatinya dapat dikatakan memang telah memberikan konotasi yang sejalan 

dengan orientasi tujuan diselenggarakannya suatu pendidikan bernuansa Islam secara 

universal serta khususnya rumusan pendidikan negara Indonesia yakni mencakup ranah 

akidah, ibadah dan akhlak. Di sisi lain, upaya atau cara perwujudan nyata dari yang 

demikian (nilai-nilai humanis Islam) sehingga dapat menjadi lebih tercapai dengan 

maksimal bahkan mampu menambah gairah para individunya (termasuk para peserta didik), 

tentu dapat juga salah satunya senantiasa diajarkan melalui basis pendidikan serta 

dikolaborasikan dengan mengaitkan adat atau budaya (kearifan lokal) yang mana atasnya 



Ahmad Wahib, Anam Besari – Religious Moderation: Integrating Islamic Humanist Values 

60              Vol. 17 No. 1, April 2025 

tersebut sama-sama tetap mengacu kepada tujuan serupa seperti contoh di wilayah 

Kalimantan (khususnya Kalimantan Tengah/suku Dayak Ngaju) dengan konsep filosofis 

huma betang nya yang sejak dulu bahkan sekarang konsisten mengusung tiga esensi nilai 

moral yakni: rasa kekeluargaan atau keakraban satu sama lain, rasa kebersamaan atau 

senasib sepenanggungan dan rasa kesetaraan atau persamaan kedudukan sebagai makhluk 

ciptaan Allah SWT.      

 

DAFTAR PUSTAKA 

Arisah, Y., Hardivizon, & Yunita, N. (2022). Nilai-Nilai Pendidikan Moderasi Beragama 

dalam Al-Qur"an surah al-Baqarah ayat 143 dan 256 (Studi komparatif Penafsiran 

M. Quraish Shihab dan Hamka). AL-HUDA: Journal of Qur"anic Studies, 1(1), 

Article 1.  

Bangsawan, M. A., & Yusuf, Y. (2024). Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Al-Qur"an 

dan Implementasinya dalam Pendidikan Agama Islam (Analisis Surah Al-Baqarah 

Ayat 143): Kajian Tafsir Al-Azhar dan At-Tanwir). Journal on Education, 6(3), 

Article 3.  

Cahyati, E. D., & Rizal, D. A. (2022). Konsep Perdamaian Agama Islam sebagai Ummat 

Khalayak dalam Surah Al-Hujurat Ayat 13. Jurnal SUARGA: Studi Keberagamaan 

Dan Keberagaman, 1(1), 45–54. https://doi.org/10.24090/suarga.v1i1.6678  

Faizah, F., & Febrianti, P. (2023). Deotorisasi Pesantren Dan Kemasan Baru Narasi 

Moderasi Beragama: Studi Kasus Pondok Pesantren Tebuireng melalui Situs 

tebuireng.online. Al-Wasatiyah: Journal of Religious Moderation, 2(1), Article 1.  

Hakim, L. (2022). Menguatkan Iman Kepada Allah SWT Sebagai Asas Pendidikan 

AqidahIslam. Salimiya: Jurnal Studi Ilmu Keagamaan Islam, 3(3), Article 3. 

Hasan, M. Z. A., & Ansori, M. R. (2024). Implikasi Pembelajaran Ahlusunnah Wal Jama"ah 

Terhadap Penguatan Moderasi Beragama. Journal of Contemporary 

IslamicEducation, 4(1), 86–102. https://doi.org/10.25217/jcie.v4i1.4363  

Hasanudin, M., Muntaqo, L., & Wijaya, A. (2020). Konsep Perdamaian Perspektif Al-

Qur"an (Analisis Deskriptif Penafsiran At-Tabari dan Sayyid Qutb). Al-Muntaha 

(JurnalKajian Tafsir Dan Studi Islam), 2(2), Article 2.  

Islamy, A. (2023). Nalar Sufisme dalam Pengarustamaan Moderasi Beragama di Indonesia. 

POROS ONIM: Jurnal Sosial Keagamaan, 4(2), Article 2. 

https://doi.org/10.53491/porosonim.v4i2.715  

Madaniyah, M., & Roza, E. (2024). Kurikulum Merdeka Belajar Dalam pandangan 

Perspektif Tujuan Pendidikan Islam. AL-MIKRAJ Jurnal Studi Islam Dan 

Humaniora (E-ISSN2745-4584), 4(02), 915–926. 

https://doi.org/10.37680/almikraj.v4i02.4969  



Religious Moderation: Integrating Islamic Humanist Values – Ahmad Wahib, Anam Besari 

JURNAL PARADIGMA          | 61 

Muhajarah, K. (2022). Menjaga Tradisi Walisongo: Urgensi Moderasi Beragama bagi 

Penguatan Kajian Kebangsaan, Keberagamaan dan Tradisi Lokal Bagi Mahasiswa 

Perguruan Tinggi. Farabi, 19(2), Article 2. https://doi.org/10.30603/jf.v19i2.3041  

Muthmainnah, M. (2021). Konsep Toleransi Beragama Dalam Al-Quran Perspektif Buya 

Hamka Dan Thoifur Ali Wafa. Bayan lin-Naas : Jurnal Dakwah Islam, 5(1), Article 

1. https://doi.org/10.28944/bayanlin-naas.v5i1.246  

Nabilah, W., & Hayah, Z. (2023). Filosofi Kemaslahatan Dalam Aksiologi Hukum Islam 

(Telaah Kitab Maqashid Syariah). El -Hekam, 7(1), 39–

49.https://doi.org/10.31958/jeh.v7i1.5810 

Normalita, A. (2023). Nilai-nilai toleransi hasil akulturasi budaya pada masjid Mantingan 

Jepara. Satwika : Kajian Ilmu Budaya Dan Perubahan Sosial, 7(1), Article 1. 

https://doi.org/10.22219/satwika.v7i1.24353  

Ramadhan, S. A., Hartati, Z., Muslimah, M., & Fahmi, N. (2023). Mengembangkan Etika 

Bermedia Sosial Peserta Didik Melalui Penguatan Materi Ajar Pada Mata Pelajaran 

Pai. Muróbbî: Jurnal Ilmu Pendidikan, 7(2), Article 2.  


